
        
            
                
            
        

    


KINH PHẬT THUYẾT A DI ÐÀ 

( LƯỢC GIẢI ) 

Hán Văn: Dao Tần Tam Tạng Pháp Sư Cưu Ma La Thập 

Giảng Giải: Tại Vạn Phật Thánh Thành Tuyên Hóa Thượng Nhân 



HT.Tuyên Hóa  

  

  

Mục Lục 

 I/ Thích danh 

 II/ Hiển thể 

 III/ Minh tông 

 IV/ Luận dụng 

 V/ Phán giáo 

 VI/ Dịch giả 

 VII/ Biệt giải văn nghĩa 







I. Thích danh: 



Mỗi bộ kinh có tên riêng và tên chung. Tên riêng thì chỉ đặc biệt bộ kinh 

ấy có; tên chung là tên phổ thông kinh nào cũng có. 



Tên riêng là gì? Như tên "Phật thuyết A Di Ðà" chính là tên riêng, chỉ có 

bộ  kinh  này  được  gọi  thôi,  còn  những  kinh  khác  thì  không.  "Kinh"  là  tên 

chung,  tên  chung  này  kinh  nào  cũng  có.  "Chung"  là  chung  của  các  kinh, 

"riêng" là chỉ riêng của kinh này. 



Không  nên  xem  thường  bộ  kinh  này,  vì  là  kinh  thường  tụng  vào  buổi 

chiều trong chùa. Nhất là kinh này lại là của Phật nói ra. 



Có năm hạng người có thể nói kinh: 1/ Phật; 2/ Ðệ tử Phật; 3/ Chư Thiên; 

4/ Tiên; 5/ Hóa Nhân, tức là người do Phật hay chư Thiên biến hóa ra. 



Trừ kinh của Phật nói ra, kinh điển của bốn hạng người kia nói phải qua sự 

ấn chứng của Phật mới được gọi là kinh, nếu không thì không thể gọi là kinh 

được. 



Kinh  này  là  từ  kim  khẩu  của  Phật  giảng  nói  lý  vi  diệu,  không  cần  phải 

thưa thỉnh. Các kinh điển khác thì phải có người thưa hỏi Phật mới nói ra. 

Chỉ riêng kinh A Di Ðà này là không có ai thưa hỏi, Phật tự nói ra. Tại sao 

thế? Vì nghĩa lý kinh này rất huyền diệu, trí huệ của hàng Thanh Văn không 

thể đạt đến được, tất cả hàng Bồ Tát cũng không thể hiểu rõ, cho nên không 

có nhân duyên người thưa hỏi về pháp môn Tịnh Ðộ. Chỉ vì pháp môn này 

đáng được nói ra, cho nên Ðức Phật xem thấy căn cơ thành thục bèn tự nói 

kinh này. Kinh này vì thế rất trọng yếu trong Phật giáo. 



Tại sao kinh này lại rất trọng yếu? Khi Phật Pháp sắp diệt, diệt trước nhất 

là Kinh Lăng Nghiêm, vì tất cả Ma vương đều rất sợ chú Lăng Nghiêm. Sau 

khi Kinh Lăng Nghiêm diệt, các kinh khác lần lượt diệt theo. Lúc bấy giờ dù 

có giấy đi nữa, nhưng trên giấy không có chữ. Sau cùng chỉ còn Kinh A Di 

Ðà lưu lại thế gian một trăm năm để hóa độ vô lượng vô biên chúng sanh mà 

thôi.  Nhờ  sáu  chữ  hồng  danh  Nam  Mô  A  Di  Ðà  Phật  mà  rất  nhiều  người 

được độ, có đến số vô lượng vô biên. Sau đó trong sáu chữ hồng danh lại 

mất  đi hai  chữ  "Nam  Mô",  chỉ  còn "A Di  Ðà  Phật" lưu lại một  trăm  năm 

nữa. Sau đó Phật pháp mới diệt hẳn. Kinh này diệt sau cùng nên là kinh rất 

trọng yếu trong Phật pháp. 



Bây giờ giảng về tựa kinh. Tựa kinh này là "Phật Thuyết A Di Ðà Kinh". 



"Phật" là gì? Phật là bậc đại giác, giác ngộ tất cả pháp không có mảy may 

mê lầm. Phật là bậc nghiệp hết tình không, nghiệp chướng đã hết, tình cũng 

khô cạn. Phàm phu là kẻ nghiệp nặng tình mê, đắm trước tình ái nên gọi là 

chúng sanh. Phật có đủ ba giác ngộ nên là bậc đại giác. Ba giác ngộ là: 



1. Bản giác: Vốn đã là giác ngộ. 



2. Thỉ giác: Mới giác ngộ. 



3. Cứu cánh giác: Giác ngộ đến cực điểm. 



Ba giác ngộ này có thể nói là: Tự Giác, Giác Tha, Giác Hạnh viên mãn. 

Hàng  phàm  phu  chúng  ta  là  bất  giác,  một  ngày  từ  sáng  đến  tối  tự  cho  là 

thông minh, nhưng kỳ thực là kẻ ngu si không biết gì cả. Cũng giống như 

người đánh bạc tự cho mình là thắng bạc, nhưng sự thực là thua. Tại sao lại 

điên đảo như thế? Tại vì quá mê lầm. Biết rõ việc ấy sai mà vẫn cứ làm, đó 

là vì quá mê vậy. Càng mê càng lún sâu, càng lún sâu càng mê thêm. Phải 

làm sao đây? Cần phải giác ngộ mới được. 



Phật  cũng  là  một  phần  tử  trong  chúng  sanh,  cũng  là  một  chúng  sanh, 

nhưng Ngài không mê. Ngài giác ngộ, đó là tự giác. Người tự giác không 

giống  với  phàm  phu,  cũng  chính  là  người  Nhị  Thừa:  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác. Người Nhị Thừa là bậc tự ngộ, tự giác mà không giác tha, cho nên gọi 

là Thanh Văn thừa. Giác  tha chính là Bồ Tát. Bồ Tát không phải vì chính 

mình, không giống với hàng Nhị Thừa là bậc tự liễu ngộ, tự mình giác ngộ 

rồi không có phát tâm làm cho người khác cũng giác ngộ. Bồ Tát phát tâm 

không  giống như  thế,  Bồ  Tát phát  tâm  muốn làm  lợi ích  cho tất  cả chúng 

sanh  mà  không  cần  chúng  sanh  làm  lợi  ích  cho  chính  mình.  Ðó  là  dùng 

phương pháp tự mình giác ngộ đem giáo hóa chúng sanh, khiến cho tất cả 

chúng sanh cũng đều giác ngộ không còn mê mờ nữa, đó là thực hành Bồ 

Tát  đạo.  Người  Nhị  Thừa  tu  tứ  diệu  đế  Khổ,  Tập,  Diệt,  Ðạo  và  mười  hai 

nhân duyên. 



Thế nào là mười hai nhân duyên? Mười hai nhân duyên là Vô Minh duyên 

hành, Hành duyên Thức,Thức duyên Danh Sắc, Danh Sắc duyên Lục Nhập, 

Lục Nhập duyên Xúc, Xúc duyên Thọ, Thọ duyên Ái, Ái duyên Thủ, Thủ 

duyên Hữu, Hữu duyên Sanh, Sanh duyên Lão Tử. 



Mười  hai  nhân  duyên  này  từ  đâu  mà  có?  Từ  Vô  Minh  mà  có.  Nếu  ta 

không  có  Vô  Minh  thì  mười  hai  nhân  duyên  này  không  thể  phát  sinh  tác 

dụng được. Tại vì ta có Vô Minh nên cái này kéo theo cái khác mà có. Hàng 

Nhị  Thừa tu chính là những pháp này. Còn Bồ Tát thì vượt qua giai đoạn 

này, các Ngài tu Lục Ðộ vạn hạnh, như: 



1. Bố thí độ tham lam: Nếu người muốn hết tham lam thì phải bố thí, bỏ 

không được cũng phải bỏ. Không bỏ chính là tham lam nên bỏ không được. 

Cho nên nói bố thí độ tham lam. 



2. Trì giới độ hủy phạm. 



3.  Nhẫn  nhục  độ  giận  dữ:  Nếu  tánh  tình  hay  giận  thì  phải  nên  tu  hạnh 

nhẫn nhục. Phàm gặp việc phải nhẫn nại, không nên cả ngày giống như A-

tu-la, không nói được  lời nào hòa nhã, nói  ra thì  mắt  trợn trừng  giống như 

mắt bò. Ðó đều là cảnh giới A-tu-la. 



4. Tinh tấn độ giải đãi: Nếu giải đãi cần phải tu tinh tấn để đẩy lùi giải đãi 

đi. 



5. Thiền định độ tán loạn: Nếu mình cứ vọng tưởng lung tung thì phải tu 

Thiền  Ðịnh.  Nếu  không  có  vọng  tưởng  thì  tán  loạn  cũng  không,  điều  cần 

nhất là phải có trí huệ. 



6. Trí huệ độ ngu si: Có trí huệ thì không còn ngu si nữa, nếu ngu si thời 

không có trí huệ. Trước không có trí huệ, mà nay có trí huệ, chính là độ ngu 

si đấy, như ánh sáng đẩy lùi bóng tối vậy. ánh sáng là trí huệ, bóng tối là ngu 

si. 



Bồ  Tát  tu  lục  độ  vạn  hạnh,  tự  giác  giác  tha, khác  với  hàng  Nhị  Thừa  là 

chỗ này. 



Giác Mãn chính là diệu giác, là Phật. Phật tự giác, cũng giác tha, cho nên 

Phật  là  giác  hạnh  viên  mãn.  Phật  nếu  nói  đầy  đủ  là  Phật-đà-gia,  vì  người 

Trung Quốc thích nói gọn cho nên gọi tắt là Phật. Người Tây  phương nói 

Buddha  cũng  là  nói  tắt  của  Phật-đà-da.  Có  người  lại  nói:  Thầy  giảng  tới 

giảng lui về Phật nhưng tôi vẫn không biết Phật là ai? Tôi xin nói cho bạn 

biết: Bạn chính là Phật đó! 



Hỏi: Sao tôi lại không biết? 



- Bạn không biết đó chính là Phật. Nhưng Phật của bạn không phải là Phật 

đã thành, mà là Phật chưa thành. 



Ðến đây quý vị mới hiểu: A! Thì ra Phật là người phàm tu mà thành, vậy 

ai ai cũng có thể tu hành thành Phật được. Là người nếu giác ngộ thì chính là 

Phật; trái lại thì là chúng sanh. 



Phật còn có Ba Thân, Bốn Trí, Năm Nhãn, Sáu Thông. Chúng ta là chúng 

sanh, dù có tánh Phật, đều có thể thành Phật, mà vì chưa chứng được quả 

Phật  nên  không  có  ba  thân,  bốn  trí,  năm  nhãn,  sáu  thông  này.  Phật  là  từ 

phàm phu tu hành đến quả vị Phật mới có đầy đủ những thứ kể trên. Cho nên 

có người nói: "Tôi đây chính là Phật", đó thiệt là si mê quá mức! Chưa thành 

Phật mà lại nói ta đây là Phật, rõ ràng là dối mình dối người. Thật là kẻ đại 

si mê trên thế gian. Tuy mọi người đều có thể thành Phật, nhưng ai nấy đều 

phải tu hành, có đủ Ba Thân, Bốn Trí mới có thể thành Phật, chẳng phải chỉ 

có Năm Nhãn hoặc một ít thần thông mà thành Phật được. 



Ba Thân là: 1/ Pháp thân; 2/ Báo thân; 3/ Hóa thân. 



Bốn Trí là: 1/ Ðại viên cảnh trí; 2/ Diệu quan sát trí; 3/ Thành sở tác trí; 4/ 

Bình đẳng tánh trí. 



Sáu thông là: 



1. Thiên nhãn thông: Có thể thấy được tất cả hành động của trời và người. 



2.  Thiên  nhĩ  thông:  Có  thể  nghe  được  những  tiếng  nói  và  thanh  âm  của 

người ở trên trời. 



3. Tha tâm thông: Có thể biết được những ý tưởng trong lòng người khác. 



4. Túc mạng thông: Chẳng phải chỉ biết hiện tại, mà cả đến quá khứ cũng 

biết nốt. 



5. Thần túc thông: (Còn gọi : Thần cảnh thông) Thứ thần thông này không 

thể nghĩ bàn, cảnh giới rất vi diệu. 



6. Lậu tận thông: Giống như là dưới đáy bình nước có một lỗ hổng, nước 

đều từ lỗ hổng đó chảy ra hết. Nay không còn chảy nữa, vì lỗ hổng ấy đã bị 

bịt kín, nên gọi là lậu tận. 



Những  gì  là  lậu  tận?  Tức  là  không  có  tâm  dâm  dục  thì  là  không  có  lậu; 

không có tâm tham lam cũng là không có lậu; không có tâm si cũng là không 

có lậu. Tóm lại, tám vạn bốn ngàn những tập khí, lỗi lầm đều không có, gọi 

là Vô Lậu. 



Năm nhãn là: 1/ Thiên nhãn; 2/ Nhục nhãn; 3/ Huệ nhãn; 4/ Pháp nhãn; 5/ 

Phật nhãn. 



Có bài kệ nói về năm nhãn như thế này: 



Thiên nhãn thông không ngại, 

Nhục nhãn ngại không thông, 

Pháp nhãn chỉ quán tục, 

Huệ nhãn rõ chơn không, 

Phật nhãn ngàn mặt nhật: 

Chiếu khác, thể lại đồng. 



1.  "Thiên  nhãn  thông  không  ngại":  Thiên  nhãn  thông  suốt  không  ngăn 

ngại, cho nên gọi là "thông không ngại". Người ấy có thể nhìn thấy sự việc 

trong tám vạn đại kiếp, nhưng không thể thấy được ngoài tám vạn đại kiếp. 



2. "Nhục nhãn ngại không thông": Nhục nhãn có thể nhìn thấy cảnh tượng 

có  chướng  ngại.  Trái  lại,  Thiên  nhãn  có  thể  nhìn  thấy  cảnh  tượng  không 

chướng ngại. 



3. "Pháp  nhãn  chỉ quán tục":  Pháp nhãn  là quán  Tục  Ðế, quán  sát  tất  cả 

Tục Ðế ở thế gian, đạo lý thế tục. 



4.  "Huệ  nhãn  rõ  chơn  không":  Huệ  nhãn  còn  kêu  là  trí  huệ,  hay  rõ  rành 

Chơn Không. 



5. "Phật nhãn ngàn mặt nhật: Chiếu khác, thể lại đồng": Phật nhãn không 

phải chỉ ở trên mặt Ðức Phật mới có, mà mỗi chúng ta đều có Phật nhãn, chỉ 

có điều mở hay không mở mà thôi. Khi Phật nhãn mở ra, khác nào ánh sáng 

ngàn  mặt  trời,  có  thể  chiếu  soi  vạn  sự  vạn  vật,  nhưng  bản  thể  lại  là  đồng 

nhau. 



Phật  có đủ  Ba  Thân, Bốn  Trí, Năm  Nhãn, sáu  thông;  nếu ta  nói  mình  là 

Phật  thì  phải  đủ  những  thứ  trên  mới  có  thể  nói  là  thành  Phật  được,  bằng 

không chỉ là phàm phu. Nếu muốn làm người tốt thì không nên lừa người 

khác. 



Phật Thích Ca Mâu Ni là Giáo Chủ của thế giới Ta Bà. Thế giới Cực Lạc 

mà  Ngài  nói  đến  có  Giáo  Chủ  là  Phật  A  Di  Ðà.  Cõi  nước  ấy  rất  trang 

nghiêm, mặt đất bằng vàng ròng. 



Thế  nào  gọi  là  thế  giới  Ta  Bà?  Ta  Bà  là  tiếng  Ấn  Ðộ,  dịch  sang  tiếng 

Trung Quốc là Kham Nhẫn, có nghĩa là thế giới Ta Bà khổ như thế, chúng 

sanh cũng kham nhẫn thọ những khổ ấy. Thế giới Ta Bà chính là thế giới mà 

chúng ta đang ở, có Ðức Thích Ca Mâu Ni Phật làm Giáo Chủ. Thích Ca là 

họ  của  Phật,  Mâu  Ni  là  tên  của  Phật,  đều  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng 

Trung  Quốc  là  Năng  Nhân?  Năng  Nhân  là  gì?  Là  hay  dùng  lòng  nhân  ái 

thương người để giáo hóa chúng sanh, cũng chính là lòng từ bi. Từ hay cho 

vui, Bi hay cứu khổ, dứt trừ nỗi khổ của chúng sanh mà ban cho họ niềm an 

lạc. 



Bi có ba thứ: 



1. Ái Kiến Bi: Lòng bi này phàm phu đều có đủ, đó cũng là một thứ tâm 

đồng tình, gọi là “Ái kiến đồng tình”. Sao gọi là Ái Kiến Bi? Những người 

nào gần gũi mình thì mình yêu mến họ, thương xót họ; khi họ xa mình hay là 

người  xa  lạ  thì  không  yêu  mến,  không  thương  xót  họ  nữa.  Những  bạn  bè 

thân thích mình đều có thể giúp đỡ họ, khi thấy họ đau khổ thì hết sức giúp 

đỡ họ, đó gọi là “Ái Kiến Bi”. Nhưng khi họ ở xa, hoặc không liên can gì 

đến mình, khi họ đau khổ, mình cũng bỏ mặc. Tại sao thế? Tại vì đối với họ 

mình không có lòng yêu mến (Ái). Có yêu mến mới có thứ Bi này. Hơn nữa, 

họ đồng loại với mình, mới có thứ Ái Kiến Bi này; nếu không đồng loại sẽ 

không có lòng Bi ấy. Như đối với súc sanh: bò, dê, gà, ngỗng... mình không 

những không có Ái Kiến Bi, mà còn muốn ăn thịt nó, cướp lấy sinh mạng nó 

để  nuôi  dưỡng  sinh  mạng  của  chính  mình,  đó  là  vì  không  có  Ái  Kiến  Bi. 

May mắn nhân loại còn không đến nỗi ăn thịt đồng loại của mình. Tuy ăn 

bò, dê, gà, ngỗng, cá... nhưng chưa có thói người ăn thịt người, như vậy còn 

khá hơn là hổ, báo, sói một tí. Nhưng hổ báo cũng không ăn thịt đồng loại 

của nó. Nhân đó người không ăn thịt người mà chỉ ăn thịt súc vật, chỉ vì đối 

với súc vật không có lòng Ái Kiến Bi mà ra. 



2.  Pháp  Duyên  Bi:  Lòng  bi  này  của  hàng  Nhị  Thừa.  Hàng  Nhị  Thừa 

không chỉ có Ái Kiến Bi mà còn có Pháp Duyên Bi. Họ quán tất cả pháp đều 

là từ nhân duyên sinh. Nhưng nhân không có tánh, đương thể tức không, tức 

là ngay nơi bản thân của nhân duyên không có tự tánh nên "đương thể tức 

không". Hàng Nhị Thừa quán pháp "duyên không" mà sanh tâm Bi cho nên 

họ giáo hóa chúng sanh mà không dính mắc ở tướng chúng sanh, vì tất cả 

đều là không. Ðó là Pháp Duyên Bi của hàng Nhị Thừa. 



3.  Ðồng  Thể  Bi:  Chư  Phật,  Bồ  Tát  còn  có  một  thứ  Bi  nữa,  tức  là  Ðồng 

Thể Ðại Bi. Chư Phật, Bồ Tát cùng chúng sanh đồng thể, nhơn vì Pháp thân 

của  Phật  cùng  khắp  tất  cả,  tâm  tánh  của  Phật  cũng  cùng  khắp  tất  cả,  nên 

chúng sanh đều bao gồm ở trong tâm tánh của Phật. Chúng ta là chúng sanh 

trong tâm  Phật.  Phật  là  Phật trong  tâm  chúng sanh.  Tâm  chúng  sanh  cùng 

tâm Phật đều là "dọc cùng ba tế, ngang khắp mười phương" như nhau. Vì thế 

giữa Phật và chúng sanh là đồng thể, không có sai khác. Ðây là Ðồng Thể 

Ðại Bi. 



Năng Nhân của Phật Thích Ca Mâu Ni có đủ cả ba thứ Bi ở trên, nếu nói 

rộng ra thì là vô lượng vô biên. Mâu Ni là tên của Phật. Ðây cũng là tiếng 

Phạn, Trung Quốc dịch là Tịch Mặc. Tịch là lặng lẽ không lay động. Mặc là 

miệng không nói năng, chẳng những miệng không nói mà tâm cũng không 

nghĩ, đó là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Cho nên Ðức Phật Thích Ca Mâu 

Ni dù là nói pháp, nhưng nói mà chưa từng nói; dù chưa nói pháp, nhưng 

chưa nói mà đã nói. "Nói mà không nói, không nói mà nói". Ðó là Tịch Mặc, 

dù lặng lẽ không động mà lại cảm thông; cảm thông nhưng vẫn im lặng bất 

động. Ðó là tên riêng của đức Thích Ca Mâu Ni. Chỉ có Ðức Phật này có tên 

đó.  Ðức  Phật  khác  thì  không  gọi  tên  này,  vì  đây  là  tên  riêng.  Phật  là  tên 

chung. Hễ được thành Phật thì đều gọi chung là Phật. 



Bây  giờ  giảng  về  chữ  "Thuyết".  Thế  nào  gọi  là  thuyết?  Vì  sao  cần  phải 

thuyết?  Về  chiết  tự,  chữ  "Thuyết"  là  chữ  Ngôn  nằm  bên  chữ  Ðoái  có  hai 

chấm trên là chữ nhơn nghĩa là người, chữ Khẩu ở giữa nghĩa là miệng, còn 

chữ nhơn ở dưới là người khác: Có nghĩa là một người nói chuyện với một 

người  khác.  Nói  những  chuyện  gì?  Nói  những  lời  mình  muốn  nói,  những 

điều vui thích trong lòng, cũng chính là nói được những điều muốn nói mình 

sẽ vui thích. Trái lại, nếu nói không được thì sẽ không vui thích. Cũng chính 

là vui thích vì được nói ra những điều mà mình đã từng ôm ấp trong lòng 

vậy. 



Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cùng  mười  phương  chư  Phật  đều  đã  thành  Phật, 

cho nên gọi các Ngài là bậc Tiên Giác, tức là những vị đã tỉnh thức trước 

trong một giấc mộng dài. Người phàm phu thì còn ngủ say trong giấc mộng. 

Ðức Phật chẳng những đã giác ngộ mà còn là bậc Ðại Giác Ngộ nữa; vì thế 

đối với Phật không điều gì là  chẳng  biết,  không điều gì  là chẳng  thấy;  do 

Phật biết cho nên biết tất cả, do Phật thấy cho nên thấy tất cả. Ðức Phật giác 

ngộ  là  do  tự  mình  tu  hành  mà  được  Chánh  Quả,  là  người  đã  đi  qua  con 

đường ấy, rồi đem phương pháp tu hành để chứng được quả vị mà dạy lại 

cho tất cả chúng sanh khiến họ cũng chứng được Phật quả Bồ Ðề hoàn toàn 

rốt ráo như Ngài. Do đó Phật mới cần nói pháp cho chúng sanh nghe. Ðức 

Phật nói gì? Bây giờ Ngài đang nói về Phật A Di Ðà, tức là đang giảng Kinh 

A Di Ðà. 



"A Di Ðà" là tiếng Ấn Ðộ, Trung Quốc dịch là Vô Lượng Thọ, hoặc Vô 

Lượng Quang. Sao gọi là Vô Lượng Thọ? Trong Kinh A Di Ðà nói: "Ðức 

Phật kia thành Phật đến nay đã mười kiếp". Mười kiếp là có số mục rõ ràng, 

vì sao lại nói là Vô Lượng Thọ? Vô Lượng Thọ là phước đức của Ngài, do 

phước  mà  được  sống  lâu  (Thọ),  phước  đức  ấy  vô  lượng  nên  thọ  cũng  vô 

lượng. 



Sao gọi là Vô Lượng Quang? 



Ánh sáng (Quang) này là ánh sáng của trí huệ. Ánh sáng trí huệ của Ngài 

vô lượng nên gọi Ngài là Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang. 



Ðức Phật không phải chỉ có phước đức vô lượng, mà thần thông biện tài, 

tướng hảo, đạo tâm tất cả đều vô lượng; nói “vô lượng” tức là không có bờ, 

không có mé để tính được. Nói “vô lượng” tức là vô biên, tức là không ở chỗ 

nào mà chỗ nào cũng có. Vô lượng là từ "một" mà có, nên nói: "Một là vô 

lượng, vô lượng là một". 



Có một vị giáo sư viết một quyển sách về số mục: "Như thêm một vòng 

tròn vào sau số mục thì số ấy liền thêm lớn, càng thêm nhiều vòng tròn thì 

số càng lớn gấp nhiều lần. Nếu thêm vòng tròn khắp cả thiên hạ thì số mục 

sẽ lớn hơn không biết bao nhiêu." Cho nên số mục là vô cùng vô tận vậy. 



Thọ mạng, công đức, trí huệ, pháp lực của Phật A Di Ðà đều vô lượng vô 

biên, dù có thể vẽ không biết bao nhiêu vòng tròn vào sau số mục thì số ấy 

liền thêm lớn, càng thêm nhiều vòng tròn thì số càng lớn gấp nhiều lần. Nếu 

thêm  vòng  tròn  khắp  cả  thiên  hạ  thì  số  mục  sẽ  lớn  hơn  không  biết  bao 

nhiêu". Cho nên số mục là vô cùng vô tận vậy. 



Thọ mạng, công đức, trí huệ, pháp lực của Phật A Di Ðà đều vô lượng vô 

biên, dù có thể vẽ không biết bao nhiêu vòng tròn cũng không thể tính được. 

Vì là vô lượng nên không có số lượng, về số học nó là không thể cùng tận 

(vô cực); ngay nơi thái không, trong thái không còn có thái không nữa, nên 

số mục vẫn là vô tận. Phước đức, trí huệ của Phật A Di Ðà đều vô lượng nên 

gọi là Phật A Di Ðà. Phật A Di Ðà cùng Phật Thích Ca Mâu Ni đều là từ con 

người tu hành mà thành Phật chớ không phải là từ trên trời rơi xuống hoặc từ 

dưới đất vọt lên. Vì thế kinh A Di Ðà chiếu theo sự phân loại của kinh Phật 

thì được liệt vào loại "quả nhân". Vì Phật A Di Ðà là từ con người (nhân) tu 

hành chứng thành (quả) Phật, cho nên xếp kinh này vào loại "quả nhân". 



Bây giờ đến chữ "Kinh". Tên chung, Kinh là “Khế kinh”. Sao gọi là “Khế 

kinh?” "Khế" có nghĩa là hợp, tức là trên thì khế hợp với lý nhiệm mầu của 

chư Phật, dưới thì khế hợp với căn cơ của chúng sanh, đó gọi là Kinh. Kinh 

có năm nghĩa: 



1. Kinh là bản ý của pháp, là căn bổn của pháp, nên nói Kinh là gốc của 

mọi pháp. Phật thông đạt cội nguồn mọi pháp nên Ngài thuyết giáo. Do vậy 

giáo là căn bổn của pháp, dùng phương pháp "Tứ tất-đàn" để diễn đạt căn 

bổn của pháp. "Tất" là cùng khắp, "Ðàn" là bố thí, tức là bố thí cùng khắp 

đến tất cả chúng sanh. Bốn thứ Tất-đàn là: 



Thế gian tất-đàn: Nói pháp thế gian. 



Ðối trị tất-đàn: Ðối trị, sửa đổi lỗi lầm của chúng sanh. 



Vị nhơn tất-đàn: Vì chúng sanh mà thuyết pháp. 



Ðệ nhất nghĩa tất-đàn: Ban truyền giáo lý rốt ráo (đệ nhất nghĩa) cho tất cả 

chúng sanh. 



Nói cho cùng, thì pháp vốn không thể diễn bày, nhưng vì hành Bốn Loại 

Bố  Thí  Pháp  bốn  Tất-đàn  ghi  trên  nên  Ðức  Phật  có  thể  diễn  đạt  pháp.  Vì 

vậy, chữ Kinh có nghĩa là Căn Bản Pháp 



2.  Kinh  nghĩa  là  “pháp  vi  diệu”:  Pháp  vi  diệu  là  pháp  rất  vi  tế, vì  tất  cả 

đạo lý huyền diệu sâu xa đều ở trong Kinh. Nếu không nói ra  thì không ai 

biết. Cho nên Kinh là phát huy đạo lý vi diệu. 



3. Kinh có nghĩa là “suối nguồn”: Như nước suối từ trong đất tuôn vọt lên 

khỏi mặt đất không ngớt, những giáo lý từ các Kinh bản tuôn trào như nước 

suối. Cho nên ví Kinh dụ như suối nguồn. 



4. Kinh có nghĩa là “chừng mực”: Xưa nay thợ mộc hoặc thợ đá, lấy dây 

mực  làm  chuẩn.  Từ trong  hộp  mực  kéo  ra  sợi  dây  mực  rồi  khảy  dây  mực 

một cái, mực trên dây in lên gỗ hoặc đá, liền có một đường thẳng hiện ra. 

Kinh giống như vậy và cũng tương tự như com-pa và thước vuông dùng để 

hướng dẫn người. 



5. Kinh có nghĩa là “kết tràng”: Các thứ hoa kết thành một tràng hoa. Giáo 

lý được liên kết với nhau trong kinh điển cũng như vậy. 



Ngoài ra Kinh còn có nghĩa là "quán xuyến" hay xâu kết với nhau, tức là 

bao  nhiêu  ý  nghĩa  chủ  yếu  Phật  dạy  được  xâu  kết  lại  trong  Kinh.  Lại  có 

nghĩa "nhiếp trì", tức Kinh điển nhiếp trì chúng sanh được giáo hóa. Lại nữa, 

Kinh là "phương pháp"; từ xưa đến nay ai nấy đều dùng phương pháp này để 

tu hành, cho  nên gọi  Kinh  là  một thứ phương pháp.  Kinh  còn  có  nghĩa là 

"thường" vì Kinh là thường hằng không biến đổi, một chữ cũng không thể 

bớt  đi  hay  thêm  vào  được,  thiên  ma  ngoại  đạo  cũng  không  thể  phá  hoại 

được. Kinh là thẳng tắt, là con đường của người tu hành, bất cứ ai đi bất cứ 

đâu đều phải nương theo đường ấy mà đi; ví như muốn đến New York cần 

phải đi về hướng Ðông, nếu đi thẳng qua hướng Tây thì không thể nào đến 

được. Ðồng với lý này, muốn thành Phật ắt phải tiến theo con đuờng thành 

Phật, nếu không thì dù đi tới đi lui cũng không cách gì đến quả vị Phật được. 

Kinh là một thứ điển tịch, sách vở, cẩm nang tiêu chuẩn để dựa vào mà tu 

hành. Có Kinh giải thích pháp thế gian (thế sự). Kinh là một bộ đại tự điển, 

bất cứ đạo lý nào cũng đều có thể tìm thấy trong bộ đại tự điển này, bất cứ 

chữ nào không hiểu rõ cũng có thể tìm thấy ở đây. Kinh còn là hơi thở chân 

chánh cần thiết của mỗi con người; nếu người không thở nữa, tức gần đến 

cõi chết. Kinh là không khí chơn chánh trong hư không, học kinh tức là hớp 

một  hơi  không  khí  tươi  mát,  không  ai  có  thể  tách  rời  không  khí  tươi  mát 

được. "Tôi không học Phật pháp và kinh Phật, thì sẽ thở không được không 

khí này ư?" -Nếu như không khí thường có trong hư không, mình học hoặc 

không  học  thì  không  khí  vẫn  thường  có  đó.  Vả  lại,  giữa  người  và  người 

thường có sự giao lưu trao đổi không khí với nhau. Người học Phật hít vào 

không khí tươi mát mà cùng với người khác có sự quan hệ liên đới lẫn nhau, 

khiến  cho  người kia cũng gián  tiếp nhận được  ảnh hưởng.  Ngoài  ra,  Kinh 

cũng là món ăn tinh thần, lúc đương sầu muộn hoặc có điều không vừa ý, 

tụng một biến Kinh thì tinh thần sẽ sảng khoái ngay, sầu muộn tiêu tan cả, 

mà tâm tình thơ thới, thông đạt vô ngại. 



Kinh là tên chung. A Di Ðà là tên riêng. Tên riêng là tên chỉ Kinh này có, 

mà kinh khác thì không. Kinh Phật là tài sản của Phật để lại nhiều vô lượng 

vô biên, nhưng nói chung không ngoài bảy loại. Kinh cũng là một loại tên. 



Như Ấn Ðộ có bốn loại giai cấp không đồng, mỗi loại đều có tên gọi đặc 

biệt, như các giòng họ Bà La Môn, Sát Ðế Lợi, Thủ Ðà La, Chiên Ðà La; 

nhân loại cũng có nhiều giống: vàng, trắng, đỏ, đen... Kinh có thể chia làm 

bảy loại lập đề như sau: 



1. Chỉ lập đề theo người: Chỉ lấy người làm tên Kinh, như "Phật thuyết A 

Di Ðà Kinh". Phật là người, A Di Ðà cũng là người, người chứng quả nói về 

người chứng quả. Cho nên xếp vào loại chỉ nói về người. Ðây là dùng hai vị 

chứng quả làm tên Kinh. 



2. Chỉ lập đề theo pháp: Chỉ lấy pháp làm tên Kinh, như "Niết Bàn Kinh". 

Niết Bàn là pháp bất sanh bất diệt, dùng pháp này để biểu thị cho tên Kinh. 



3. Chỉ lập đề theo dụ: Chỉ dùng tỷ dụ để thuyết minh chơn lý vi diệu của 

Kinh. Nếu nói thẳng thì không cách gì để hiểu rõ bèn dùng tỷ dụ để thuyết 

minh thì mới hiểu được, như "Phạm Võng Kinh". Phạm võng là màng lưới 

của Ðại Phạm Thiên Vương. Lưới dệt bằng thứ vật chất rất quý trọng. Chỗ 

đặc biệt của mạng lưới này là trên mỗi mắt lưới đều có kết một hạt bảo châu. 

Những hạt bảo châu ấy đều là dạ minh châu sáng chói hơn đèn điện. Mỗi hạt 

bảo châu lại chiếu soi một hạt bảo châu khác, mỗi ánh sáng chiếu vào nhau, 

mỗi  mắt  lưới  thông  nhau,  ánh  sáng  chói  lẫn  nhau  nhưng  không  xung  đột 

nhau.  Ánh  sáng  ấy  không  ganh  ghét  một  ánh  sáng  cùng  chiếu  như  mình. 

Không  phải  là  chỉ  cho  tự  mình  phát  sáng  mà  không  cho  người  khác  phát 

sáng. Giữa người với người, có lúc có thể bất đồng ý kiến; nhưng giữa ánh 

sáng và ánh sáng thì không có xung đột và đối nghịch nhau. Kinh này dùng 

lưới Phạm Thiên làm tỷ dụ. Mỗi điều giới luật trong Kinh cũng như một hạt 

bảo  châu  phát  ra  ánh  sáng  vậy.  Người  xuất  gia  quy  y  Tam  Bảo  giữ  giới 

thanh  tịnh,  đối  cảnh  không  động  tâm,  có  thể  vượt  ngoài  sự  vật  mà  được 

thanh tịnh, giống như lưới báu của Ðại Phạm Thiên Vương vậy. 



4. Lập đề theo người và pháp: Như "Văn Thù Vấn Bát Nhã Kinh". Ngài 

Văn Thù là bậc đại trí, người thông minh nhất trong hàng Bồ Tát. Chỉ có vị 

Bồ  Tát thông  minh nhất  mới  có thể hỏi được pháp  Bát  Nhã trí huệ to  lớn 

nhất mà thôi. 



5. Lập đề theo người và dụ: Như "Như Lai Sư Tử Hống Kinh". Như Lai 

nói pháp như sư tử rống. Sư tử là vua trong loài thú, một khi nó rống lên thì 

trăm thú đều sợ hãi, cho nên nói rằng: 



Sư tử rống lên, nói vô úy 

Trăm thú nghe đến đều nát óc 

Hương tượng chạy trốn mất uy phong 

Trời rồng lắng nghe sanh mừng rỡ. 



Hương  tượng  dù  thuộc  loài  thú  lớn,  nhưng  nghe  Pháp  vương  nói  pháp 

cũng phải cụp đuôi trốn chạy, mất cả uy phong thường nhật. Trời, rồng, bát 

bộ nghe pháp này lặng yên, hoan hỷ tán thán, sanh tâm mừng vui. 



6. Lập đề theo pháp và dụ: Như "Diệu Pháp Liên Hoa Kinh". Diệu pháp là 

pháp, liên hoa là tỷ dụ, cho nên nói là theo pháp và dụ. 



7. Lập đề với đủ cả người, pháp và dụ: Như "Ðại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm  Kinh".  “Ðại  phương  quảng”  là  diệu  pháp  để  thành  Phật,  Phật  là 

người chứng quả, Hoa Nghiêm là tỷ dụ: Có nhân hoa vạn hạnh, tức có quả 

đức vô thượng trang nghiêm. Tên kinh này đầy đủ cả người, pháp và dụ. 



Phật thuyết A Di Ðà Kinh, Phật tức là Phật Thích Ca Mâu Ni, mà Kinh A 

Di Ðà là Kinh được Phật nói ra. Nhưng vì chúng sanh không biết có Phật A 

Di Ðà phát nguyện nhiếp thọ chúng sanh, cho nên kim khẩu Ðức Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói ra là “không thưa thỉnh mà tự nói” (vô vấn tự thuyết). 



Toàn bộ Kinh tạng của Phật giáo cộng chung có mười hai bộ: 



1. Bộ Trường Hàng: Giữa một bản Kinh không có ngắt đoạn cho nên gọi 

là Trường hàng. 



2. Bộ Trùng Tụng: Lập lại ý nghĩa đã nói trong Kinh; nói lập lại văn Kinh 

Trường Hàng để dễ ghi nhớ. 



3. Bộ Thọ Ký: Trong kinh điển đề cập đến việc Ðức Phật trước thọ ký cho 

Ðức Phật sau, ví như nói: "Ông ở kiếp nào đó sẽ được thành Phật tên là gì? 

Thọ  mạng  bao  lâu?  Chúng  sanh  giáo  hóa  được  nhiều  ít?  Ở  trước  quốc  độ 

nào?..." đều là dự báo trước, đó gọi là Thọ Ký. 



4. Ðộ nhơn duyên: Do các thứ nhơn duyên mà nói các thứ pháp. 



5. Bộ  Thí  Dụ:  Dùng  một  sự vật nào đó, tỷ  dụ  cho  một sự vật nào  đó  để 

thuyết minh chỗ nhiệm mầu của Phật Pháp. 



6. Bộ Bổn Sự: Hoặc Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni tự thuật việc tiền thân, 

hoặc thuật lại những sự tích tiền thân của một vị Phật hay một vị Bồ Tát nào 

đó. 



7. Bộ Bổn Sanh: Nói về sự tích đời này của Phật Thích Ca Mâu Ni, hoặc 

việc đời này của một vị Bồ Tát nào đó. 



8. Bộ  Phương  Quảng: Phương là bốn  phương, Quảng  là  rộng khắp,  biểu 

thị pháp được nói ra rất tinh vi rộng lớn. 



9. Bộ Vị Tằng Hữu: Những điều này là từ trước đến nay chưa từng nói ra 

hay bây giờ mới nói. 



10.  Bộ  Bất  Vấn  Tự  Thuyết:  Như  Kinh  A-Di-Ðà,  do  vì  bộ  Kinh  này  rất 

trọng yếu, tất cả hàng Thanh Văn không thể hiểu được, cho đến các vị Bồ 

Tát cũng chưa có thể đạt đến cảnh giới này, nhơn đó Ðức Phật tự phóng ra 

ánh sáng chấn động cõi nước để nói ra bộ Kinh này. 



Thông thường người ta cho rằng pháp môn Niệm Phật là của mấy bà già, 

người có trí thì không cần đến, đây là ý nghĩ rất sai lầm. Nếu mình không 

Niệm Phật thì mình luôn luôn vọng tưởng, hết tưởng Ðông tưởng Tây đến 

tưởng  Nam  tưởng  Bắc,  tạp  niệm  lăng  xăng,  dục  niệm  khởi  lung  tung,  có 

dùng được gì đâu? Niệm Phật có thể trừ được những vọng tưởng này. Có 

một khắc niệm Phật thì có một khắc không vọng tưởng, cho đến từ sáng đến 

tối niệm niệm không lìa Phật, thì ngày ấy không vọng tưởng. Vọng tưởng 

không nổi lên tức là Diệu Pháp, cho nên niệm Phật có thể đối trị được các 

thứ bịnh như vọng tưởng, tán loạn, tham sân si... 



Một câu Di Ðà: vạn pháp vương 

Năm thời, tám giáo phán tinh tường 

Hành nhơn chỉ việc chuyên trì niệm 

Sẽ nhập Tịch Quang bất động thường. 



Bài  kệ  này  tôi  viết  hồi  năm  mười  bảy  tuổi.  Niệm  Phật  có  thể  dứt  hết 

cuồng tâm, cho nên Kinh này là cảnh giới cao nhất, Bồ Tát đều không thể 

thưa hỏi được, vì họ không biết được chỗ vi diệu của niệm Phật cho nên Ðức 

Phật không đợi thưa hỏi mà tự nói ra pháp môn vi diệu này. Thế thì tự hỏi 

mà nói có phải là pháp môn vi diệu hay không? -Ðúng thế, đều là pháp môn 

vi diệu thậm thâm cả! 



11.  Bộ  Cô  Khởi:  Cũng  gọi  là  Phúng  Tụng.  Trong  một  bộ  Kinh,  đó  là 

những bài kệ đứng riêng một mình, không liên  quan gì đến kinh văn trước 

hay sau cả, hoặc nói ra riêng rẽ về đạo lý, như Kinh Kim Cang. 



12.  Bộ  Luận  Nghị:  Nghiên  cứu  luận  nghị  về  nghĩa  lý  của  một  loại  Phật 

pháp. 



Có bài kệ về mười hai bộ trên như sau: 



Trường Hàng, Trùng Tụng và Thọ Ký, 

Cô Khởi, Vô Vấn mà Tự Thuyết, 

Nhơn Duyên, Thí Dụ với Bổn Sự, 

Bổn Sanh, Phương Quảng, Vị Tằng Hữu, 

Luận Nghị cộng thành mười hai bộ. 



Bổn  ý  Kinh  này  là  dạy  người  ta  niệm  Phật  A  Di  Ðà.  Tại  sao  phải  niệm 

Phật A Di Ðà? Tại vì Ðức Phật A Di Ðà có nhơn duyên rất lớn đối với tất cả 

chúng  sanh  trong  mười  phương.  Phật  A  Di  Ðà  khi  còn  ở  địa  vị  hành  giả 

(trước  lúc  thành  Phật,  khi  ở  nhơn  địa  tu  hành,  Ngài  tên  là  Tỳ-kheo  Pháp 

Tạng), Ngài từng phát bốn mươi tám lời nguyện lớn, mỗi một nguyện đều 

muốn độ chúng sanh thành Phật, và phát nguyện lớn như thế này: "Tất cả 

chúng sanh trong mười phương, sau khi tôi thành Phật, nếu ai thường niệm 

danh hiệu tôi thì đều có thể thành Phật. Những người ấy nếu không thành 

Phật đạo thì tôi cũng không thành Phật". Như Bồ Tát Quán Thế Âm đã nói 

trong Kinh Ðại Bi Tâm Ðà La Ni: "Bạch Thế Tôn! Nếu các chúng sanh trì 

tụng thần chú Ðại Bi mà rơi vào ba đường ác thì con thề không thành Chánh 

Giác. Người trì tụng thần chú Ðại Bi, nếu không được vô lượng Tam-muội 

biện tài thì con thề không thành Chánh Giác. Người trì tụng thần chú Ðại Bi 

mà ở trong đời hiện tại tất cả những điều mong cầu nếu không toại nguyện 

thì không phải là Ðại Bi Tâm Ðà La Ni vậy". 



Ðức Phật A Di Ðà do lòng đại từ bi, đại nguyện lực, như nam châm hút 

sắt, nhiếp thọ hết tất cả chúng sanh trong mười phương vào trong cõi nước 

Tịnh Ðộ của Ngài, nếu một chúng sanh nào chưa được nhiếp thọ thì Phật A 

Di  Ðà  cũng  nguyện  không  thành  Phật.  Pháp  môn  Niệm  Phật  là:  "Ba  căn 

khắp độ, lợi độn gồm thâu". Hễ ai xưng niệm danh hiệu của Phật thì đều có 

thể thành Phật. “Ba căn” là chỉ ba thiện căn thượng, trung và hạ. Không luận 

là  người  thiện  căn  lanh  lợi,  bình  thường,  cho  đến  ngu  si,  chỉ  cần  thường 

niệm Phật đều có thể vãng sanh về thế giới Cực Lạc ở phương Tây, hóa sanh 

trong  hoa  sen,  không  có  các  khổ,  chỉ  thọ  những  điều  vui,  ở  trong  hoa  sen 

thác sanh làm người, chớ chẳng phải như ở nhơn gian từ thai mẹ mà sanh ra. 



Có người nói: "Niệm Phật chắc có thể thành Phật hay không? Tôi không 

tin. Làm sao mà dễ dàng như vậy?" Niệm Phật mà có thể thành Phật là do 

nhờ sức đại nguyện của Phật A Di Ðà mà được, chớ nói rằng không tin. Phật 

A Di Ðà trước kia đã đoan chắc rằng: "Sau khi ta thành Phật, chỉ cần các vị 

niệm  danh hiệu  của ta  các vị cũng  thành  Phật".  Cho nên  người niệm  Phật 

đều có thể thành Phật. Niệm Phật cũng là trồng thiện căn đấy. 



Truớc đây có một ông già khoảng chừng hơn chín mươi tuổi, già đến độ 

đi không muốn nổi, không biết ngày nào sẽ chết, cho nên muốn xuất gia sớm 

một tí, vì cho rằng xuất gia rất dễ dàng, hễ muốn xuất gia là xuất gia được 

ngay. Khi ông đến tịnh xá Kỳ Hoàn, thì nhằm lúc Phật đi phó trai vắng. Lúc 

ấy, đệ tử Phật có rất nhiều vị đã chứng quả A-la-hán, bèn dùng Thiên nhãn 

quan sát nhơn duyên của ông lão này thì biết rằng ông ta trong tám vạn đại 

kiếp chưa từng gieo trồng chút căn lành nào cả, nên không cho ông xuất gia. 

Vì thế có câu: 



Chớ bảo xuất gia là dễ được, 

Phải do nhiều kiếp trồng căn lành. 



Chớ cho xuất gia là rất dễ dàng, vì việc ấy không đơn giản đâu. Ông lão 

ấy xin xuất gia, bị cự tuyệt, trong lòng không vui: "Tôi cho xuất gia rất dễ 

dàng, té ra lại khó thế ư?" Vì thế tâm ý buồn bực, muốn nhảy xuống sông 

Hằng chết quách, may nhờ Ðức Phật ở xa níu lại và hỏi nguyên do. Ông lão 

đáp: 



-Tôi sống cũng không ích gì, Phật không có ở nhà, đệ tử Phật lại không 

cho tôi xuất gia, muốn đi làm mướn cũng không ai kêu, chi bằng chết quách 

cho xong! (Bấy giờ nhứt định là không có trợ cấp dưỡng lão, nếu có chắc 

ông lão này không muốn tự sát đâu). 



Phật nói an ủi ông rằng: "Ông không cần phải nhảy xuống sông làm chi, ta 

sẽ thâu ông làm đồ đệ". 



Ông lão hỏi: "Ông là ai mà có quyền ấy?" 



-Ta là Phật Thích Ca Mâu Ni đây, ta thâu ông làm đồ đệ, đệ tử của ta sẽ 

không phản đối đâu. 



Ông lão nghe nói bèn gạt lệ vui mừng theo Phật trở về và xuống tóc thọ 

giới. Sau khi nghe Phật khai thị, ông liền chứng được Sơ Quả. 



Tại sao ông có thể chứng được Sơ Quả? - Tại vì trước kia ông muốn chết 

mà bây giờ cái chết ấy được khắc phục. Do lúc đầu chưa thỏa ý nguyện xuất 

gia  mà  khởi lên  ý  niệm  nhảy  xuống sông  tự  sát,  còn  bây  giờ  ông  ta được 

xuất gia, không cần phải nhảy xuống sông nữa, cũng kể như là mình đã chết 

rồi thì còn  có  cái gì bỏ không được nữa?  Ngay  lúc đó được  đại  tự tại  mà 

chứng Sơ Quả. Ðiều này làm cho các vị đại A-la-hán nghi ngờ: "Không có 

thiện căn làm sao có thể chứng quả được?" Các Ngài bèn đảnh lễ chân Phật 

thưa hỏi về lý do này. Phật nói: "A-la-hán các ông chỉ có thể thấy được trong 

vòng tám vạn đại kiếp, ông lão này không có thiện căn, nhưng những việc 

ngoài tám vạn đại kiếp các ông không thấy được. Ông lão này trước tám vạn 

đại kiếp là một vị tiều phu, một hôm lên núi đốn củi, gặp một con cọp, bèn 

lật đật trèo lên cây trốn, con cọp này chạy rất nhanh, nhưng ông ta leo lên 

cây cũng không đến nỗi chậm, tưởng rằng sau khi trèo lên cây sẽ thoát nạn. 

Nào ngờ con cọp này rất thông minh, nó bắt đầu lấy hàm răng cạp lên thân 

cây, thân cây dầu lớn, nhưng cọp ta có hàm răng rất sắc, cạp bên này một 

miếng, cạp bên kia một miếng, chẳng mấy chốc cạp đến một nửa thân cây. 

Người tiều phu ấy  sợ  mất  cả hồn  vía, thấy  tánh  mạng  mình như  ngàn  cân 

treo sợi tóc, đột nhiên nhớ đến Phật, bèn cất tiếng niệm lớn: "Nam mô Phật!" 

Tiếng niệm Phật lớn ấy làm cho cọp ta sợ quá, cúp đuôi chạy mất. Nhưng 

người tiều phu ấy qua việc đó rồi không còn nhớ đến niệm Phật nữa, trong 

tám  vạn  đại  kiếp  lại  cũng  không  có  gieo  trồng  căn  lành  nào,  nhưng  nhơn 

lành đã gieo trồng từ trước đến nay đã thành thục, cho nên được gặp Phật mà 

có thể xuất gia thành đạo quả. 



Ðây chính là nhơn duyên xuất gia của ông lão này, do đó có thể biết xuất 

gia không phải là việc tùy tiện. Có một số người thường nói: "Tôi muốn xuất 

gia!" Nhưng những người nói lời này vẫn còn tại gia, đó chính là căn lành 

của họ chưa thành thục. Hôm nay có một Tỳ-kheo ni đến đây, cô ta xuất gia 

ở Malaka (Mã Lai), lại thọ giới ở Nhật Bản, cứ nghe cô ta nói là thọ mười 

sáu giới, mười tám giới. Nhưng tôi cũng không biết đó là giới gì? Về sau cô 

ta thâu nhận hơn một trăm nam đồ đệ. Theo quy củ của đại tòng lâm ở Trung 

Quốc thì nam phái chỉ quy y với nam sư phụ, chớ không thể kính nữ phái 

làm thầy. Hiện tại tôi có năm vị Tỳ-kheo và Tỳ-kheo ni quốc tịch Mỹ sắp thọ 

giới Cụ Túc, nhưng tôi chưa quan sát được trong tám vạn đại kiếp họ có căn 

lành hay không? Sau khi qua một phen khảo sát, tôi mới cho họ thọ giới Cụ 

Túc. Tôi chỉ thấy họ đã sửa đổi rất nhiều tập khí vặt vãnh, họ không còn hút 

thuốc, uống rượu, dùng thuốc kích thích; tuy nhiên, sau khi quy y, họ vẫn 

phạm giới hút thuốc, rồi lại sửa đổi, cho nên tạm thời cho họ có một cơ hội 

cải hóa. Thời hạn ít nhất phải là một năm để theo dõi. Xưa nay vị Thầy thâu 

nhận đệ tử phải theo dõi đệ tử mình ba năm, đệ tử phải học hỏi với Thầy ba 

năm, cộng tất cả là sáu năm, rồi mới cho là hợp cách xuất gia. Nhưng bây 

giờ là thời đại nguyên tử, một năm cũng đủ rồi. 



Có người hỏi: "Năm vị xuất gia này trong tám vạn đại kiếp có gieo trồng 

căn lành hay không?" - Bọn họ trong một năm tụng chú Ðại Bi, niệm Phật, 

bái  sám...  đã  gieo  trồng  rất  nhiều  căn  lành  rồi,  là  nhơn  thành  Phật  trong 

tương lai, nên hứa cho họ xuất gia. Sở dĩ người đã gieo trồng căn lành cần 

phải trân trọng giữ gìn cho thật kỹ, chớ cho mất mát. Ðừng nên giống như 

hành vi không đúng pháp của vị Tỳ-kheo ni đã nói ở trên. 



Sau đây xin nói về năm lớp huyền nghĩa của tông Thiên Thai: 



1. Thích danh: Biết được tên mới có thể theo tên nghĩ đến nghĩa, rồi theo 

đó mà hiểu rõ về đạo lý của nó. Cho nên học Kinh, trước hết phải biết tên 

của Kinh. Như người ta đều phải có tên, nhơn đó người ta mới có tên gọi 

khác nhau, có người kêu là Trương Tam, có người kêu Lý Tứ ... 



2. Hiển thể: Sau khi biết tên, lại cần phải biết thân hình người ấy ra sao, 

gầy béo cao thấp thế nào ? Nếu không nhận biết thì khác nào biết được tên 

người và hình dáng, mà chỉ thấy lưng chớ không thấy được mặt của người 

ấy, cho nên trước phải hiển bày về Thể. 



3. Minh tông: Rõ được bản thể thì phải rõ về tông tích. Nếu không rõ về 

tông tích thì không thể rõ nghĩa lý, như người có chức nghiệp gì. 



4. Luận dụng: Dụng là lực dụng. 



5. Phán giáo: Phê phán về giáo tướng riêng khác của Kinh. 



II. Hiển Thể: 



Kinh A Di Ðà là lập thể chỉ cho theo người, là Kinh mà Ðức Phật không 

ai  thưa  thỉnh,  tự  nói  ra,  lấy  Thật  Tướng  làm  Thể,  Thật  tướng  tức  Không 

tướng, nhưng lại không chỗ nào chẳng có tướng. Nhơn không tướng cho nên 

là Chơn Không; lại không chỗ nào chẳng có tướng, tức là Diệu Hữu; tất cả 

tướng đều Thật tướng, cho nên Thật tướng mới là Vô tướng mà không chỗ 

nào chẳng có tướng. Vô tướng cũng chính là không chỗ nào chẳng có tướng, 

tức  là  không  có  một  tướng  hoặc  không  có  tướng,  cả  hai  đều  không  chấp 

trước. Kinh này lấy Thật tướng làm bản thể. Thật tướng tức Chơn Như, cũng 

chính là Nhứt Chơn Pháp Giới. Kỳ thực, Như Lai tạng tánh cũng chính là 

Chơn Như Thật Tánh, chỉ có tên gọi khác nhau mà thôi. 



Tín, Nguyện, Hạnh là ba thứ tư lương của người tu theo pháp  môn Tịnh 

Ðộ,  như  người  trước  khi  đi  xa  cần  phải  dự  bị  lộ  phí  và  lương  thực.  Bạn 

muốn đi sang thế giới Cực Lạc cũng phải chuẩn bị ba thứ tư lương; trước 

tiên phải có lòng tin, nếu không thì sẽ không có duyên với thế giới Cực Lạc. 

Trừ việc tự tin nơi chính mình, cũng phải tin ở người khác, tin nhơn, tin quả, 

tin sự, tin lý. 



Thế nào là tin ở chính mình? Ðó là tin ở tự mình quyết định có thể vãng 

sanh về thế giới Cực Lạc phương Tây, đừng nên khinh thường tự ti mà nói: 

"Tôi tạo rất nhiều tội, làm sao có thể sanh về thế giới Cực Lạc ở phương Tây 

được?" Nghĩ như thế tức là không tin ở chính mình. Không luận là mình đã 

gây tạo ác nghiệp như thế nào đi nữa, đều có thể có cơ hội đới nghiệp vãng 

sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  phương  Tây,  nhưng  mà  nghiệp  mang  theo  là 

nghiệp cũ chớ không phải nghiệp mới. Tội nghiệp đời trước có thể mang đi, 

nhưng chẳng thể mang đi ác nghiệp tương lai được. Những ác nghiệp gây 

tạo trước đây hiện tại đều cần phải sửa đổi; sau khi cải ác hướng thiện mới 

có thể vãng sanh về thế giới Cực Lạc phương Tây. Người nào sau khi niệm 

Phật, lại không chịu sửa lỗi, vẫn tiếp tục tạo nghiệp, chẳng những không thể 

đới nghiệp vãng sanh, mà ngay cả thế giới Cực Lạc phương Tây cũng không 

đi được. Cho nên niệm Phật, lạy Phật là gieo trồng nhơn lành để tương lai có 

thể  thành  Phật,  chẳng  phải  là  nói  hiện  đời  mà  được.  Sở  dĩ  người  tin  theo 

Phật, chẳng nên biết rồi mà cố phạm. Khi chưa quy y Tam Bảo và tin Phật, 

đã lỡ tạo ác nghiệp còn có thể tha thứ. Nhưng sau khi tin Phật và quy y Tam 

Bảo rồi mà còn gây tạo tội nghiệp thì tội ấy nặng thêm một bực, là do biết 

mà còn phạm. Cho nên phải tin nơi chính mình có khả năng "cải hóa tự tân", 

thì chắc chắn sẽ được vãng sanh thế giới Cực Lạc phương Tây. 



Tin người khác (tín tha) là tin theo lời Phật nói, chắc chắn có thế giới Cực 

Lạc ở phương Tây cách đây mười vạn ức cõi nước Phật. Cõi nước Phật này 

là do Tỳ-kheo Pháp Tạng thuở xưa (tức Phật A Di Ðà bây giờ) phát nguyện 

mà thành tựu. Tất cả chúng sanh ở mười phương nếu muốn sanh về Tịnh Ðộ 

này thì có thể vãng sanh như ý nguyện, đã không phí việc, lại không tốn tiền, 

chẳng  hao  sức,  dễ  dàng  lại  đơn  giản,  phương  tiện  mà  viên  dung,  chỉ  cần 

chuyên tâm niệm "Nam  mô A Di Ðà Phật" mà thôi. Ðây quả là một pháp 

môn cao tột vô thượng. Tin như thế tức là tin người khác. 



Tin quả, tin nhơn (tín nhơn tín quả). Chúng ta cũng cần phải tin vào chính 

mình đã từng gieo trồng nhơn lành từ quá khứ, nhờ có căn lành nên đời này 

mới gặp pháp môn Niệm Phật này. Ngoài ra, đời này cần phải vun trồng Tín, 

Nguyện, Hạnh, thì căn lành mới có thể thêm lớn mà thành tựu quả vị. Cho 

nên tin có nhơn quả là tự tin mình thuở xưa đã từng gieo trồng nhơn Bồ-đề 

và ở tương lai nhất định sẽ thành tựu quả Bồ-đề. Nhưng kết quả đó muốn đạt 

được thì phải kinh qua sự vun tưới và chăm sóc mới có thể thêm lớn được. 

Có người nói: Tôi không biết mình có căn lành gì?" 



Bạn  làm  sao  biết  mình  có  hay  không  có  căn  lành?  Thường  thường  có 

người hỏi tôi: "Thầy xem tôi có căn lành không?" Tôi trả lời: "Bạn xem tôi 

có  căn  lành  hay  không?"  Người  ấy  nói:  "Tôi  không  biết!"  Tôi  nói:  "Bạn 

không biết mình có căn lành hay không thì làm sao tôi biết được? Nhưng mà 

tôi có cách biết. Nếu bạn không có căn lành thì đời này sẽ không thể nào gặp 

được Phật, pháp, cho nên bạn phải tự hiểu về đạo lý này". 



Người không biết được Phật pháp, hoặc có thể là không có căn lành, giả 

sử có gặp được, cũng không thể có duyên. Chỉ vì căn lành là phải được gieo 

trồng, nếu không gieo trồng thì hoàn toàn không có căn lành; cho nên có căn 

lành hay không việc đó không quan trọng. Quan trọng nhất là đời này mình 

phải  nương  theo  Phật  pháp  mà  tu  hành,  vun  bồi,  chăm  sóc  căn  lành  của 

chính mình. Chớ nói Phật pháp dạy người không nên uống rượu mà mình lại 

đi uống rượu bạt mạng, cho đến phạm cả những tội sát sanh, trộm cắp, tà 

dâm,  nói  dối  nữa.  Sau  khi  tin  Phật  rồi,  đã  biết  rõ  mà  cố  phạm,  cho  đó  là 

những lỗi nhẹ không hề chi. Chính vì ý nghĩ "không hề chi" đó mà người ta 

phải sa vào địa ngục, làm ngạ quỷ, chuyển thân súc sanh. Tất cả đều nhơn 

cái hại của câu nói "không hề chi" này. Cho nên phải tin vào chính mình đời 

nay gieo trồng căn lành, đời sau mới có quả lành. 



Tin lý, tin sự. Tin rằng Ðức Phật A Di Ðà cùng chúng ta có nhơn duyên 

lớn, tương lai nhất định có thể tiếp dẫn chúng ta thành Phật. Ðây tức là Sự. 

Tại  sao  nói  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  có  nhơn  duyên  lớn  đối với  chúng  ta?  Nếu 

không có nhơn duyên thì đời nay chúng ta đâu gặp được pháp môn Tịnh Ðộ. 

Tất cả chúng sanh tức là Phật A Di Ðà, Phật A Di Ðà tức là tất cả chúng 

sanh.  Phật  A  Di  Ðà  nhơn niệm  Phật  mà  thành,  tất  cả  chúng  sanh  nếu  hay 

niệm Phật, cũng có thể thành Phật, đây tức là Lý. Người nương Sự Lý mà tu 

hành như tông Hoa Nghiêm đã lập, tức: "Sự vô ngại pháp giới, Lý vô ngại 

pháp giới, Lý Sự vô ngại pháp giới, Sự sự vô ngại pháp giới". 



"Lý sự vô ngại pháp giới" chúng ta cùng Tự tánh Phật A Di Ðà căn bản là 

một. Cho nên chúng sanh đều có tư cách thành Phật. Sao gọi là Sự Lý? - Xin 

đưa ra một việc dễ hiểu, phàm sự tướng đều có sự biểu hiện của nó, như cây 

gỗ có thể làm nhà, đây tức là Lý; làm thành phòng nhà rồi, tức là Sự; đó là 

nghĩa Sự Lý. Chúng ta hiện tại có Lý thành Phật này, mà cũng có Sự thành 

Phật nữa. Chúng ta nếu có: Tín, Nguyện, Hạnh, Trì danh, thì tương lai sẽ đạt 

đến sự thành Phật. 



Phật A Di Ðà là Phật A Di Ðà trong tâm chúng sanh, chúng sanh cũng là 

chúng  sanh  trong  tâm  Phật  A  Di  Ðà,  sự  quan  hệ  này  cũng  có  Sự  và  Lý, 

nhưng đạo lý này cần phải có lòng tin và sự thực hành không được biếng trễ. 

Ví như niệm Phật phải mỗi ngày một tăng lên, không nên mỗi ngày một ít 

đi. Khi chúng ta niệm "Nam mô A Di Ðà Phật", thì trong nước bát công đức 

của ao thất bảo nơi thế giới Cực Lạc phương Tây sẽ mọc lên một hoa sen. 

Niệm Phật càng nhiều thêm thì hoa sen càng lớn dần, nhưng vẫn chưa nở. 

Ðợi  đến  lúc  chúng  ta  mạng  chung  thì  đương  nhiên  chúng  ta  sẽ  sanh  vào 

trong  hoa  sen  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  Sở  dĩ  chúng  ta  muốn  biết  phẩm  vị  của 

mình cao hay thấp, là thượng phẩm thượng sanh, trung phẩm trung sanh hay 

hạ sanh, thì phải xem công phu niệm Phật của chúng ta nhiều hay ít. Mình 

càng niệm Phật nhiều thì hoa sen càng nở lớn ra. Mình niệm Phật ít đi thì 

hoa sen nở nhỏ lại. Nếu không niệm, hoặc có lúc niệm rồi không niệm nữa, 

thì hoa sen kia sẽ khô rụi đi. Cho nên điều cần thiết là bạn phải tự tranh thủ 

lấy quả vị của chính mình: Niệm Phật càng nhiều, trì danh, tin sâu không dời 

đổi, nguyện thiết tha, thực hành mãi không biếng lười. Không nên nói ngày 

nay ngủ nhiều một tí, ngày mai sẽ tu tiếp. Việc này không thể nào chấp nhận 

được. Tu hành thì không thể biếng lười, mà phải siêng năng tinh tấn thì mới 

có thể thành công. 



Thế nào gọi là Nguyện?  - Nguyện là ý nguyện, tức là  chỗ ý hướng đến, 

tâm nghĩ điều gì đó rồi phát ra lời nguyện. Nguyện có bốn thứ tức là: 



Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học, 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 



Chư  Phật  cùng  Bồ  Tát  thuở  quá  khứ,  chư  Phật,  Bồ  Tát  ở  hiện  tại;  chư 

Phật, Bồ Tát trong tương lai cũng đều y theo bốn hoằng thệ nguyện này mà 

tu hành chứng quả. Bốn hoằng thệ nguyện này là y theo bốn đế mà phát ra. 

Bốn Ðế là: Khổ Ðế, Diệt Ðế, Tập Ðế và Ðạo Ðế. 



Y  theo  Khổ  Ðế  thì  phát  ra  lời  nguyện:  "Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

độ"; y theo Tập Ðế thì phát lời nguyện "Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn"; 

y theo Ðạo Ðế thì phát ra lời nguyện "Pháp môn vô lượng thệ nguyện học"; 

y  theo  Diệt  Ðế  thì  phát  ra  lời  nguyện  "Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện 

thành." Hơn nữa, bốn hoằng thệ nguyện cũng là chiếu theo ba khổ: Khổ khổ, 

Hành khổ,  Hoại khổ  của  chúng sanh  mà  phát  ra.  Khổ khổ  chính là những 

nghèo  cùng  khốn  khổ  của  chúng  sanh.  Hoại  khổ  chính  là  chúng  sanh  dù 

được  giàu  sang,  nhưng  sự  giàu  sang  đó  hư  hoại  đi.  Hành  khổ  chính  là  đã 

không  phải  bị  khổ  sở  vì  nghèo  thiếu,  cũng  không  phải  là  giàu  sang  bị  hư 

hoại, mà là hành khổ của vô thường biến đổi. Từ nhỏ đến lớn, từ lớn đến già, 

từ già đến chết, suốt cả một đời niệm niệm đổi dời, cho nên có ba khổ. 



Tám khổ: Sanh, già, bệnh, chết, ái biệt ly, oán tắng hội, cầu bất đắc, ngũ 

ấm xí thạnh. Sanh là khổ, già là khổ, có bệnh là khổ, lúc chết lại càng khổ, 

sanh già bệnh chết đều là khổ; Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni nhơn nhìn thấy 

khổ sanh già bệnh chết liền phát tâm xuất gia, tu hành. Ái biệt ly khổ là nỗi 

khổ đối với người mình yêu thích mà vì hoàn cảnh nào phải xa lìa. Yêu mà 

phải xa lìa là một thứ khổ, mà không yêu lại thường hội tụ ở một chỗ cũng là 

một thứ khổ, đó gọi là “Oán tắng hội khổ”. Ví dụ: Mình không thích người 

ấy, ở một nơi nào đó lại chạm mặt với người ấy và cùng làm việc chung với 

họ, nỗi  ấy  gọi  là  “Oán  tắng hội khổ”.  Lại  có  một  thứ gọi  là  “Cầu bất  đắc 

khổ”, nghĩa là không toại lòng mong muốn, mong muốn được mà không thể 

được. Khi chưa được thì lo lắng cho được, khi đã được rồi thì sợ mất mát. 

Nhưng cái thứ khổ lo được lo mất không kể gì lợi hại, chính là “Ngũ ấm xí 

thạnh khổ”. Ngũ Ấm là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Năm thứ này giống 

như  là  ngọn  lửa  cháy  bừng  bừng.  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  năm  ấm 

này giờ giờ khắc khắc đều đi theo trên thân thể chúng ta gây nên vô vàn sự 

thống khổ. 



Ngoài tám khổ ra còn có vô lượng vô biên khổ nữa. Tại sao có quá nhiều 

khổ như vậy? Ðó là vì chúng ta trong đời quá khứ gieo trồng quá nhiều nhơn 

khổ,  cùng làm  bạn bè  với  chúng  mà  không  muốn xa lìa, vì thế gieo trồng 

nhơn duyên của khổ này mà nhận lấy khổ quả. 



Cho nên nói: 



Muốn biết nhơn đời trước, hãy xem đời nay nhận quả gì. 

Muốn biết quả đời sau, hãy xem đời này gieo nhơn gì. 



Vì thế gieo trồng nhơn lành thì sẽ hưởng kết quả lành, gieo trồng nhơn ác 

thì sẽ nhận kết quả ác, lúc quả thành thục thì lòng rất sợ hãi. Bồ Tát thì sợ 

nhơn chớ không sợ quả; còn chúng sanh thì sợ quả chớ không sợ nhơn. Sợ 

tức là sợ hãi. Bồ Tát thì sợ nhơn chớ không sợ quả, cho nên cẩn thận, dè dặt, 

không trồng nhơn khổ, vì thế các Ngài không có quả khổ. Ở thời quá khứ, 

khi chưa rõ đạo lý, các Ngài cũng gieo trồng nhơn khổ; hiện tại quả khổ đến, 

các Ngài vui vẻ tiếp nhận, vì hiểu rõ rằng thọ khổ thì hết khổ, hưởng phước 

thì hết phước. Nhưng chúng sanh sợ quả mà không sợ nhơn, khi gieo trồng 

nhơn bất kể là nhơn tốt hay xấu, nhơn thiện hay ác, cứ cho là việc nhỏ không 

ăn  thua  gì,  cho  nên  mặc  tình  gây  tạo,  không  để  tâm  cẩn  thận  một  tí  nào. 

Nhơn gì cũng gieo, nên khi họ khổ thì thọ hoài không hết, rồi than van rằng: 

"Sao mà gặp cái thứ hoàn cảnh trớ trêu như vậy?" Ðã sợ nhận lấy quả khổ, 

thế thì trước kia đừng gieo trồng nhơn khổ có hơn không? Sanh về thế giới 

Cực Lạc ở phương Tây thì không có nổi khổ, chỉ thọ các điều vui. Không có 

một chút khổ nào là vì người ở đó đều thanh tịnh, không có tâm tranh đua, 

tham dục, si mê và ba ác đạo. Vì không có ba độc tham sân si cho nên không 

có ba thứ ác đạo. Ba ác đạo là do ba độc biến hiện ra. 



Phật độ tất cả chúng sanh mà không thấy  một chúng sanh nào được diệt 

độ, đó chính là phát tâm khiến cho tất cả người tu Bồ Tát đạo, khiến tất cả 

người lìa khổ được vui, khiến tất cả người đều được thành Chánh Giác. Dầu 

độ chúng sanh nhưng không có tướng độ chúng sanh. Ðộ sanh lìa tướng, lìa 

tướng độ sanh, không dính mắc vào tướng mà nói: "Chúng sanh này là của 

tôi độ, chúng sanh kia cũng của tôi độ, độ một người, cho đến mười người, 

tôi độ được mười chúng sanh". Ðộ chúng sanh phải là không tính số, có tính 

số thì có chấp trước, không tính số thì không chấp trước. Ðộ mà không độ, 

không độ mà độ, đó mới thiệt là độ chúng sanh. Chúng sanh bên ngoài dĩ 

nhiên  là  đáng  độ.  Chúng  sanh  trong  tự  tánh  cũng  phải  đáng  độ.  Trong  tự 

tánh có tám  mươi bốn ngàn chúng sanh, càng cần phải độ cho nó tu hành 

thành Phật, nhập Niết-bàn. Ðộ chúng sanh, có độ là độ phiền não của chúng 

sanh,  không  độ  thì  chúng  sanh  vẫn  còn  phiền  não,  mà  phiền  não  có  tám 

mươi bốn ngàn thứ. Hàng Nhị Thừa dứt được Kiến hoặc và Tư hoặc, nhưng 

vẫn còn Trần Sa hoặc. Bồ Tát có Vô Minh hoặc. Vô Minh là thứ nặng nề 

nhứt. Chúng sanh trừ được Kiến Tư hoặc, Trần Sa hoặc, nhưng vẫn còn Vô 

Minh hoặc. Bồ Tát Ðẳng Giác dứt được Trần Sa hoặc, khi sắp thành Phật, 

hãy còn một phần Sanh Tướng vô minh rốt sau, cũng giống như tám mươi 

bốn ngàn sợi lông chỉ còn thừa lại một sợi, chỉ cần nhổ được sợi lông đó là 

xong.  Bồ  Tát  Ðẳng Giác  dứt  được  Sanh Tướng vô  minh, liền  chứng  Diệu 

Giác, tức thành Phật. 



Sao gọi là Kiến hoặc? - Kiến là đối cảnh khởi tâm tham ái. Ðối cảnh giới 

khởi tâm tham cùng tâm ái, không thấy rõ cảnh giới này mà nhận rằng tất cả 

là thật có. Vì nhận cho là thật nên ăn cơm cũng là thật, ngủ nghỉ cũng là thật, 

không có bạn bè cũng cho là thật, đó chính là không rõ ràng. Thấy (kiến), 

cho là tốt đẹp, rồi sanh ra tham ái vô cùng vô tận, không bao giờ biết đủ biết 

chán, đó chính là Kiến hoặc, đối cảnh khởi tâm tham ái. 



Sao gọi là Tư hoặc? - Tư hoặc chính là mê lý khởi tâm phân biệt, đối lý 

không thấu suốt mà  khởi ra phân biệt. Không biết vị pháp sư đó giảng có 

đúng không? Có chỗ nào hay không? Có lợi ích gì cho mình không? Không 

lợi ích  thì  không  muốn  làm.  Việc  mình  làm  nhất  định phải  có  lợi  ích,  chỉ 

thấy trước mặt ba tấc, mà chẳng thấy được trước mặt bốn tấc. Chỉ thấy cảnh 

trước mắt mà chẳng thấy được nơi chốn xa xôi kia. Ðó đều là Tư hoặc. 



Tư  hoặc  chính  là  những  tư  tưởng  không  rõ  ràng,  mơ  mơ  hồ  hồ.  Không 

đúng cho là đúng. Vừa rồi tôi nói nhận cho ăn cơm là thật, mặc áo cũng là 

thật, nếu không bạn xem phải là giả thì cái gì là thật chớ? Mặc áo, ăn cơm, 

ngủ  nghỉ  đều  là  quá  trình  của  đời  người.  Bạn  không  cần  chấp  trước  phải 

nhận chân là thế nào. Nếu bạn không chấp trước thì có thể nhẹ nhàng tự tại. 

Còn nếu chấp trước thì sẽ bị thống khổ. Nếu cho là tất cả đều không thật, thì 

sẽ không có tham ái, giống như trong chiêm bao làm những việc lung tung. 

Nghĩ ra như thế bạn sẽ buông bỏ hết, mọi sự tình rồi sẽ qua đi. Nếu bạn bỏ 

không được thì có chấp trước, mọi sự tình sẽ không qua được. Ðó là Kiến 

hoặc. Có tám mươi tám phẩm Kiến hoặc và tám mươi mốt phẩm Tư hoặc. 

Phá  được  Kiến  hoặc  trong  ba  cõi  thì  chứng  được  Sơ  Quả  A-la-hán.  Kiến 

hoặc không phá được thì không thể nào chứng quả được. Ðối với tất cả cảnh 

giới bạn có tâm ái không? Có tâm tham không? Ðối với cảnh có khởi tâm 

tham ái không? Ðối với cảnh giới vừa lòng có khởi tâm tham ái không? Ðối 

với cảnh giới không vừa lòng có khởi tâm giận ghét không? Bạn có thể trừ 

bỏ  được  tâm  tham  ái  không?  Nếu  bạn  thiệt  không  có,  thì  rốt  cuộc  nó  sẽ 

không còn tồn tại. Làm sao biết "bạn không có tham ái?" Bởi vì bạn còn biết 

mình không có cho nên bạn nói tôi không tham không ái, nhưng đó là còn có 

cái "Tôi." Vì chưa chứng Sơ Quả nên chưa phá được. Việc đó không phải 

nói “không” là không một cách dễ dàng. 



Ngũ  lợi  sử  là:  Thân  kiến,  biên  kiến,  tà  kiến, kiến  thủ  kiến, giới  cấm  thủ 

kiến.  Sao  gọi  là  Lợi?  -Lợi  là  đến  nhanh  chóng,  trái  với  Ðộn  là  đến  chậm 

chạp. 



1. Thân kiến:  Chấp  trước  đây  là  thân  thể  của  ta. Thân  thể  của  ta  gầy  đi, 

cảm thấy ăn không ngon, mặc không vừa ý, ở không thoải mái. Thân thể ta 

như thế thì làm sao an toàn được? Suốt ngày từ sáng tới tối cứ lo nghĩ về 

mình. 



2.  Biên  kiến:  Chính  là  chấp  đoạn  chấp  thường.  Chấp  đoạn  thì  cho  rằng 

người ta chết đi trở về với hư không, không còn gì nữa, như dầu hết đèn tắt. 

Chấp thường thì cho là con người chết đi, thì sao? Vẫn làm người nữa; chó 

mãi  mãi  làm  chó,  mèo  cứ  làm  mèo  hoài;  người  luôn  luôn  làm  người,  chớ 

không đổi làm chó mèo được. Những kiến chấp như trên lạc vào nhị biên 

nên gọi là Biên Kiến, không hợp với Trung Ðạo. Ðời này làm người, đời sau 

vẫn làm người. Cỏ vẫn là cỏ, cây vẫn là cây, người không thể làm súc sanh, 

cũng không thể làm quỷ. Ðó chính là Biên Kiến. 



3. Tà  kiến  là  thế  nào?  -  Tà  kiến  là  cho rằng  làm  lành  không  có  quả báo 

lành, làm ác cũng không có quả báo ác. Họ bác không nhơn quả, hoàn toàn 

không nhơn không quả. Họ không tin làm lành được phước, làm ác phải tội. 



4. Giới cấm thủ kiến: Dạy người giữ giới bò, giới chó. Giữ giới bò là bắt 

chước theo bò ăn cỏ. Tại sao thế? Nhơn vì họ thấy biết sai lầm, thấy bò được 

sanh lên trời cho nên bắt chước theo bò, thấy chó được sanh lên trời cho nên 

bắt chước theo chó. 



Giới  kiến:  Không  phải  nhơn  chấp  là  nhơn,  cũng  là  giới  thủ.  Người  xuất 

gia giữ giới có tâm chấp trước này, họ chấp rằng ta hay giữ giới, giới này là 

giới  của  ta  giữ,  có  một  thứ  tâm  hay  giữ  giới  và  những  giới  được  giữ.  Họ 

không biết rằng bản thể của giới xưa này vốn là rỗng không, không nên chấp 

trước. Hễ có chấp trước thì biến thành Giới thủ. 



5. Kiến thủ kiến: Không phải quả chấp là quả. Không phải là quả rốt ráo, 

họ cho đó là quả rốt ráo. Họ cho Tứ Thiền Thiên và Tứ Không Xứ là Niết-

bàn, đó gọi là "không phải quả chấp là quả". 



Tứ Thiền: Sơ thiền thiên, Nhị thiền thiên, Tam thiền thiên, Tứ thiền thiên. 

Người tọa thiền lên đến cảnh giới Sơ Thiền có thể không còn thở nữa, không 

có sự hô hấp. Ở cảnh giới này tuy không còn hô hấp nhưng vẫn có một niệm 

động, một khi phát sanh niệm động này thì hô hấp sẽ trở lại. Ðó là Sơ Thiền. 



Nhị  Thiền  là  mạch  ngừng  lại,  khi  hô  hấp  không  còn  nữa  thì  mạch  cũng 

ngừng luôn, giống như người chết. Tuy mạch ngừng đập nhưng không phải 

chết. Ðó là cảnh giới của Nhị Thiền. 



Tam  Thiền  là  ngồi  cho  đến  ý  niệm  cũng  ngừng  bặt.  Ở  Sơ  Thiền,  Nhị 

Thiền không còn hô hấp nữa, mạch cũng ngừng đập, nhưng lại còn ý niệm, 

đến Tam Thiền thì ý niệm đó cũng không còn nữa vì thường ở trong Ðịnh. 

Ðến  Tứ  Thiền  thì  chỉ  còn  thức  mà  thôi.  Tam  Thiền  không  có  ý  niệm  là 

không có ý niệm thô, nhưng ý niệm tế vẫn còn; đến Tứ Thiền cả ý niệm tế 

cũng dứt luôn. Cảnh giới này chỉ là con đường cần phải kinh qua của người 

tu Thiền, chớ không phải là quả chứng. Không chỉ nói Tứ Thiền, mà ngay cả 

Tứ Không Xứ: Không Vô Biên Xứ, Thức Vô Biên Xứ, Vô Sở Hữu Xứ, Phi 

Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cũng chẳng qua chỉ là một thứ định, chớ không 

phải là quả chứng; nếu có chấp lấy (Kiến thủ) thì có thể cho cảnh giới này là 

Niết-bàn và cho là chứng đắc quả A-la-hán thứ tư. Như Vô Văn Tỳ-kheo cho 

Tứ thiền là Tứ Quả, đó là vì y không thông hiểu. Những Kiến hoặc... ở trên 

là Ngũ Lợi Sử. 



Tư  hoặc...  là  Ngũ  Ðộn  Sử.  Ðộn  tức  là  đến  chậm  chạp.  Ngũ  độn  sử  là 

tham, sân, si, mạn, nghi. Tại  sao người ta có phiền não?  - Ðó là vì có Vô 

Minh. Sau khi Vô Minh sanh ra thì có Trần Sa hoặc. Trần Sa hoặc còn gọi là 

Vô Minh hoặc, tức là không có hiểu biết đứng đắn. Tư hoặc cũng có thể gọi 

là Vô Kiến hoặc, tại vì sau khi Vô Minh sanh ra bèn có tham, nghĩ rằng phải 

có được cái gì đó, bèn sanh ra tâm tham, rồi sanh ra các thứ phiền não; phiền 

não một khi sanh ra, sẽ sanh ra tâm Sân; tâm Sân một khi sanh ra thì chỉ biết 

về mình mà chẳng biết có người khác. Vì chỉ biết có mình, cho nên khi tâm 

sân  hận  sanh  ra  thì  muốn  hạ  thấp  giá  trị  của  người  khác.  Có  thứ  tâm  này 

chính  là  ngu  si,  không  phân  biệt  được  phải  quấy  trắng  đen,  bất  kể  tất  cả. 

Nguyên  do  chính  là  không  biết  đạo  lý,  ngay  đến  ngu  si,  phải  quấy,  cong 

ngay, đen trắng đều không nhận ra. Vì ngu si mới sanh ra tâm kiêu mạn. Vì 

có  tâm  kiêu  mạn  nên  lại  sanh  ra  nghi  ngờ,  không  tin  đạo  lý  do  bất  cứ  ai 

giảng giải. Thiệt cũng không tin, giả càng không tin nữa. Sanh ra mọi thứ 

hoài nghi, đó chính là Tư hoặc. Do Kiến hoặc, Tư hoặc, Trần Sa hoặc mà 

thành các thứ Vô Minh phiền não. Cho nên các thứ phiền não vô cùng vô tận 

không có lúc nào hết. Trước tình hình này người tu hành phải nương vào Tứ 

Ðế mà phát lời thệ nguyện: "Phiền não vô tận thệ dứt trừ". 



"Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học",  nghĩa  là  người  tu  hành  cần  phải 

hiểu rõ các thứ pháp môn. Các thứ pháp môn nhiều vô lượng vô biên, cũng 

chính là một thứ pháp môn để tu hành. Nếu không rõ biết phương pháp thì 

không  thể  tu  hành  được,  vì  muốn  tu  hành  thì  phải  hiểu  rõ  phương  pháp. 

Phương pháp này rất nhiều, nhiều đến vô lượng vô biên, cho nên phải nương 

theo Ðạo Ðế mà phát nguyện lực: "Pháp môn vô lượng thệ nguyện học". 



Sao gọi là pháp môn vô lượng? Vô lượng pháp môn từ đâu mà có?  - Ấy 

là: Phật nói tất cả pháp nhơn vì tất cả tâm của chúng sanh. Nếu không tất cả 

tâm thì cần gì tất cả pháp? Tất cả pháp đều do tâm chúng sanh mà có, vì tâm 

chúng sanh có ngàn sai muôn khác, các thứ không giống nhau, tâm của mỗi 

con  người  đều  không  giống  nhau,  cho  nên  pháp  môn  cũng  có  nhiều  thứ 

không đồng. Tóm tắt lại pháp có ba thứ: Phật pháp, tâm pháp và chúng sanh 

pháp. Ba pháp này sanh ra Tứ Ðế, Lục Ðộ, mười hai nhơn duyên, ba mươi 

bảy phẩm Trợ Ðạo... Cho nên nói: "Pháp môn vô lượng thệ nguyện học". 



Pháp  môn  có  rất  nhiều,  giống  như  chúng  ta  giảng  bộ  kinh  này  xong  lại 

giảng đến  bộ kinh khác, đó không phải là do vô lượng hay sao? Chúng ta 

hiện  tại  giảng  kinh  cũng  như  một  giọt  nước  trong  biển  cả  mà  thôi!  Chớ 

không là tất cả nước trong biển cả đều được hết. Chúng ta học Phật pháp để 

làm gì? Tại sao phải học Phật pháp? Nhơn vì học Phật pháp chính là muốn 

được thành Phật. 



Nhưng thành Phật có phải là vọng tưởng không? 



-  Thành  Phật không phải là vọng tưởng  đâu, tại  vì vị  Phật  là  quả vị xưa 

nay sẵn có của chúng ta, mọi người đều có thể thành Phật, vì thế chúng ta 

phải nhanh một bước để sớm thành quả Phật, và y theo Diệt Ðế mà phát lời 

nguyện: "Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành". 



Diệt  Ðế  chính là đạt đến  Niết-bàn, đạt  đến quả vị  rốt  ráo thanh  tịnh  bất 

sanh bất diệt, cho nên nói là "Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành". Chúng 

ta đối với sự kiện thành Phật không cần phải hoài nghi nữa; nhưng nếu có 

hoài nghi, cũng có thể thành Phật, duy có điều chậm một chút mà thôi. Nếu 

không có tâm hoài nghi thì sẽ thành Phật sớm hơn. Tất cả chúng sanh đều có 

Phật tánh, đều có thể làm Phật, nhưng không thể nói: "Tất cả chúng sanh đều 

là Phật". Nếu chịu tu hành thì mới có thể thành Phật, nếu không chịu tu hành 

thì tất cả chúng sanh vẫn chỉ là chúng sanh mà thôi, không thể thành Phật 

được.  Làm  Phật  là  lý,  nhưng  cũng  có  một  cái  "Ðạo  thành  Phật",  với  điều 

kiện là phải nương theo pháp tu hành. Nếu không nương theo pháp tu hành 

thì các tâm tham, sân, si, mạn, nghi đều không từ bỏ được, không thể nào 

mau thành Phật được. Vì thế nên phải phát bốn hoằng thệ nguyện. Chúng ta 

bất luận là làm việc gì cũng cần phải phát lời nguyện trước, rồi sau mới theo 

lời nguyện mà thực hành. Có thế mới đạt đến mục đích, hy vọng mới có thể 

thành tựu được. 



Nói  đến  đây,  tôi  nhớ  lại  một  công  án:  Có  một  lần  Ðức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni mang theo rất nhiều đệ tử đến một nước nọ để giáo hóa chúng sanh. 

Người trong nước này thấy Phật đến liền đóng cửa lại, không có ai chịu bố 

thí, cũng không ai đến cung kính chào hỏi. Phật đã đến nước ấy rồi, không 

có  ai  ra  đón  rước,  vì  không  có  duyên  với  các  đại  thần  và  nhơn  dân  ở  đó. 

Nhưng khi ngài Mục Kiền Liên đến thì cả quốc vương, đại thần và nhơn dân 

đều hướng về Ngài cung kính đảnh lễ, tranh nhau đến cúng dường. Các đệ tử 

Phật  thấy  thế,  nhưng  không  biết  tại  sao,  bèn  hỏi  Phật:  "Tại  sao  Phật  đến 

nước này không ai chịu cúng dường cả, mà Ma Ha Mục Kiền Liên, đệ tử 

Phật, đi đến đây lại được mọi người tranh nhau cúng dường?" Phật đáp: "Ðó 

là do nhơn duyên đời trước". 



Từ vô lượng kiếp về trước, Mục Kiền Liên cùng Phật ở chung một chỗ, 

Mục Kiền Liên lên núi đốn củi, còn Ðức Phật xuống dưới núi sửa đường và 

rất ghét bầy ong, mà Mục Kiền Liên lại rất thích chúng. Ðức Phật Thích Ca 

lúc ấy, khi còn tu nhơn, thường lấy khói hun đốt chúng, mà Mục Kiền Liên 

lại bị chúng đốt đau nhức. Tuy bị đau nhức, nhưng Mục Kiền Liên không 

dùng  lửa  để  hun  đốt,  trái  lại  còn  phát  nguyện:  "Về  sau  tôi  đắc  đạo  sẽ  độ 

trước bầy ong có nhiều tánh A-Tu-la này". Ðời đời kiếp kiếp về sau, bày ong 

này  biến  thành ra  người  trong  một nước. Ong  chúa  là  vua,  các  ong thợ  là 

dân. Ngày xưa Phật Thích Ca nhơn vì ghét chúng, từng dùng khói hun đốt 

chúng, nên bây giờ đến nước ấy không có ai ra đón tiếp, quốc vương, đại 

thần, nhơn dân cũng không chịu cúng dường Ngài. Trái lại, Ngài Mục Kiền 

Liên đã có phát nguyện sau khi đắc đạo sẽ độ bầy ong này, cho nên đời này 

gặp  lại  nhau  thì  quốc  vương  và  nhơn  dân  nước  ấy  tranh  nhau  đến  cúng 

dường. Do đây chúng ta biết rằng nhơn quả rất trọng yếu, vì thế nhất định 

phải phát nguyện. 



III. Minh Tông: 



Kinh này lấy Tín, Nguyện, Trì danh làm tông. Tại sao gọi là Trì Danh?  -

Trì Danh chính là trì niệm danh hiệu của Phật A Di Ðà, cũng giống như hạt 

thanh châu bỏ vào nước đục, thì nước đục sẽ trong ngay. Niệm danh hiệu 

Phật  cũng  giống  như  hạt  thanh  châu  bỏ  vào  nước  đục  nước  sẽ  lóng  trong 

ngay vậy. Chúng sanh vọng tưởng lăng xăng không biết là bao nhiêu, không 

lúc nào ngừng nghỉ, giống như sóng trào ở biển cả không lúc nào dừng. Khi 

Phật hiệu vào trong tâm loạn thì tâm loạn cũng trở thành tâm Phật. Vì niệm 

một tiếng Phật, trong tâm sẽ có một niệm Phật. Bạn niệm Phật, Phật cũng 

niệm  bạn,  cũng  như  cùng  đem  danh  hiệu  A  Di  Ðà  Phật  đánh  vào  một  vô 

tuyến  điện  báo,  đó  kêu  là  "cảm  ứng  đạo  giao."  Bạn  không  niệm  Phật,  thì 

Phật sẽ không thâu nhận được, cho nên cần phải Trì Danh. 

Trì Danh Niệm Phật là một pháp môn rất trọng yếu trong thời Mạt Pháp, cho 

nên có rất nhiều người Niệm Phật. Nhưng chớ nên xem thuờng pháp môn 

niệm Phật này. Ngài Vĩnh Minh Thọ Thiền sư khi niệm một tiếng Phật, lúc 

ấy người có ngũ nhãn lục thông, thấy từ miệng Ngài hiện ra một hóa Phật, 

cho nên công đức niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. Hơn nữa, khi bạn niệm 

Phật, trên đầu sẽ phát ra ánh sáng. Một khi ánh sáng phát ra thì yêu ma quỷ 

quái sẽ co giò chạy xa. Cho nên công đức Niệm Phật thật là không thể nghĩ 

bàn. Ðó là Trì Danh Niệm Phật. 



Trì tức là “chi trì” (giữ lại), cũng chính là thọ trì, cũng chính là như trong 

sách Trung Dung nói: "Toàn quyền phục ưng." Tâm niệm niệm ghi nhớ. Trì 

danh hiệu nào? Trì danh hiệu A Di Ðà Phật, tức là niệm danh hiệu Phật A Di 

Ðà. 



Pháp  môn  niệm  Phật  có  bốn  cách:  1/  Quán  tưởng  niệm  Phật,  2/  Quán 

tượng niệm Phật, 3/ Thật tướng niệm Phật, 4/ Trì danh niệm Phật. 



1.  Quán  tưởng  niệm  Phật:  Chính  là  quán  tưởng  toàn  thân  sắc  vàng  của 

Phật A Di Ðà tướng hảo quang minh không sánh ví, toàn thân của Phật A Di 

Ðà phóng ra ánh sáng sắc vàng. Tướng hảo là thành tựu công đức viên mãn, 

đầy đủ ba mươi hai tướng tám mươi vẻ đẹp, ánh sáng của Ngài không sánh 

ví. Xem thấy tướng sáng lông trắng giữa chặng mày của Phật A Di Ðà to lớn 

xoay quanh như năm hòn núi Tu Di. Mắt của Ngài to như bốn biển lớn, cho 

nên quý vị làm sao thấy được thân to lớn của Phật A Di Ðà? 

Ở trong ánh sáng của Phật A Di Ðà hóa hiện ra rất nhiều Phật. Chẳng những 

hóa ra hình tượng của Phật mà còn hóa hiện ra hình tượng của Bồ-tát nữa. 

Phật A Di Ðà có bốn mươi tám lời nguyện cứu độ tất cả chúng sanh khiến 

cho đều lên chín phẩm sen vàng được giải thoát. 



Chín phẩm có thượng phẩm, thượng trung phẩm, thượng hạ phẩm, trung 

thượng phẩm, trung trung phẩm, trung hạ phẩm, hạ thượng phẩm, hạ trung 

phẩm, hạ hạ phẩm. Hoa sen ở mỗi phẩm lại chia làm chín phẩm, thành ra 9 x 

9 = 81 phẩm. Có được tám mươi mốt phẩm, tất cả chúng sanh sẽ đến bờ bên 

kia, tức là Niết-bàn. 



2. Quán tượng niệm Phật: Ðó là cúng dường một tôn tượng Phật A Di Ðà. 

Niệm Phật cách này chính là quán nhìn tượng Phật A Di Ðà, càng lâu càng 

kỹ mới được thành công. 



3. Thật tướng niệm Phật: Chính là niệm mà không niệm, không niệm mà 

niệm. Bạn muốn không niệm cũng không được. Nó giống như giòng nước, 

tự mình ở trong đó thì niệm ra Phật; niệm mà không niệm, không niệm mà 

niệm,  miên  miên  mật  mật,  đạt  đến  cảnh giới  ấy  chính  là  Niệm  Phật  Tam-

muội, cũng chính là thật tướng niệm Phật. 



4.  Trì  danh  niệm  Phật:  Tức  là  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Ðà,  mở  miệng 

ngậm miệng, đi, đứng đều niệm A Di Ðà. Niệm cần phải niệm cho rõ ràng, 

lỗ tai phải nghe cho rõ ràng, tâm cũng phải nhớ cho rõ ràng; ba nghiệp thân, 

khẩu, ý thanh tịnh niệm Phật, tâm không vọng tưởng. Miệng không có bốn 

nghiệp ác: mắng chửi, nói thêm, nói láo, nói đâm thọc. Thân không có ba 

nghiệp ác: sát sanh, trộm cắp, tà dâm. Ý không tham, sân, si. Ðó là dùng ba 

nghiệp thanh tịnh để niệm Phật. Thân, khẩu, ý thanh tịnh mà niệm Phật thì 

niệm niệm thanh tịnh, niệm niệm Phật như vậy. 



Tâm thanh nước hiện trăng 

Ý tịnh trời sạch mây. 



Niệm cho đến được niệm Phật Tam-muội, nghe thấy gió thổi cũng là Nam 

mô A Di Ðà Phật, nghe tiếng mưa rơi cũng là Nam mô A Di Ðà Phật, nghe 

mọi thứ âm thanh cũng đều là tiếng niệm Phật, đó là "Nước chảy, gió rung, 

diễn Ma-ha"; tiếng nước chảy, tiếng gió rung đều là Nam mô A Di Ðà Phật 

cả. Vì thế Tô Ðông Pha có câu: 



Tiếng khe đều là lưỡi rộng dài 

Màu núi khắp cùng tâm thanh tịnh. 



Âm thanh trong trẻo, nước khe róc rách đều phát xuất từ tướng lưỡi rộng 

dài (quảng trường thiệt), đó là "vô tình thuyết pháp." Núi non cùng màu sắc 

đều là thanh  tịnh thân.  Ðó  là:  "Non  xanh,  mây  trắng,  hoa  vàng, trúc biếc" 

đều  là pháp thân  biến  hiện.  Ðây  chính  là  được  Niệm  Phật  Tam-muội  vậy. 

Niệm  không  gián  đoạn  nghĩa  là  suốt  ngày  từ  sáng  đến  chiều  đều  là  niệm 

Phật, niệm A Di Ðà. 



Trước đây tôi có viết một bài kệ: 

Niệm Phật niệm hoài không gián đoạn 

Hồng danh đồng khởi tại tâm can 

Tạp niệm không sanh Tam-muội được 

Vãng sanh Tịnh Ðộ có phần sang 

Trọn ngày chán nản Ta Bà khổ 

Tâm niệm hồng trần dứt sạch quang 

Cầu sanh Cực Lạc luôn trong ý 

Nhiễm niệm dứt trừ, Tịnh niệm toàn 



Ðây  là  tu tập pháp  môn niệm  Phật, Tam-muội  thì  chắc  chắn  có hy  vọng 

vãng sanh Tây phương Cực Lạc. Ðã dứt hết lòng trần của thế gian, không 

còn  có  tâm  dâm  dục,  cũng  không  có  tâm  tranh  danh  đoạt  lợi,  tất  cả  tâm 

duyên bên ngoài thế giới này đều buông bỏ hết, xem tất cả đều là giả dối, 

buông bỏ nhiễm tâm quay về Tịnh Ðộ, bài kệ này chính là thuyết minh đạo 

lý niệm Phật đấy. Trì danh niệm Phật giống như là cầm một vật gì, phải luôn 

cầm chắc trong tay mới được. Cho nên mỗi ngày đều phải niệm "Nam mô A 

Di Ðà Phật" để xua đuổi những tạp niệm của chính mình. Niệm Phật là pháp 

môn lấy độc trị độc, vọng tưởng là một thứ độc, trì danh niệm Phật cũng là 

một thứ vọng tưởng. Ðó là lấy vọng tưởng để ngăn vọng tưởng, cũng giống 

như trong quốc gia dùng binh lính để ngăn binh lính, dùng chiến tranh để dứt 

chiến tranh. Nếu muốn diệt hết vọng tưởng thì phải thường niệm Phật. Khi 

vọng tưởng diệt hết thì sẽ đạt được niệm Phật Tam-muội. Ðây là lớp thứ ba 

"trì danh làm tông" trong năm lớp huyền nghĩa. 



IV. Luận Dụng: 



Bộ  kinh  này  có  năng  lực  gì?  Ðó  là  bất  thối.  Bất  thối  có  tác  dụng  gì?  - 

Chính là vãng sanh; được vãng sanh thì có thể được bất thối chuyển. Tu các 

pháp môn khác đều không được an toàn lắm, vì không có bảo hiểm. Giống 

như  trì  chú,  trì  được  mấy  năm,  cảm  thấy  không  có  thành  tựu  gì  rồi  thôi 

không trì nữa; đó là thối lui đấy. Hoặc giả bạn niệm Phật đã mấy năm, cảm 

thấy không có tiến bộ chi, lại lui sụt đi. Hoặc giả đời này không lui sụt mà 

đời sau lại lui sụt. Ðời này rất tinh tấn niệm kinh, trì chú, nhưng chưa thành 

công, đến đời sau lại không tinh tấn mà bỏ xuôi đi. Tại sao thế? - Bởi vì "La-

hán còn có mờ mịt khi trụ thai, Bồ-tát còn có mê khi cách ấm", đừng nói chi 

đến phàm phu. La-hán một khi trụ thai cũng có thể quên mất thần thông đã 

có. Bồ-tát một khi đầu thai cũng còn bị mê đi, nếu gặp được thiện tri thức 

chỉ điểm cho phương pháp tu hành bèn có thể khai ngộ; nếu không gặp được 

thiện tri thức chỉ điểm cho, thì đời này sẽ bị lui sụt, đời sau càng lui sụt thêm 

nữa, sẽ không dễ gì lại phát được tâm Bồ-đề. Nhưng nếu vãng sanh về thế 

giới Cực-Lạc phương Tây thì không còn bị lui sụt nữa, chỉ có một mực tiến 

tới thôi, có thể đến được bốn thứ bất thối: Vị bất thối, Hạnh bất thối, Niệm 

bất thối và Cứu cánh bất thối. 



1. Vị Bất thối: Khi sanh về thế giới ở phương Tây sẽ chứng được quả vị 

Phật. Nếu sanh về nước kia, sẽ hóa sanh trong hoa sen; khi hoa sen ấy nở sẽ 

thấy Phật, nghe pháp, chứng nhập Vô Sanh pháp nhẫn, không còn bị đọa lạc 

nữa. 



2.  Hạnh  bất  thối:  Có  một  số  người  đời  này  tu  hành  tinh  tấn,  đời  sau  lại 

biếng nhác, đó là tu hành không có tâm trường viễn. Nhưng sanh về thế giới 

Cực Lạc phương Tây thì sẽ không có biếng trễ nữa, mà chỉ có tinh tấn dõng 

mãnh tiến lên mà thôi. 



3. Niệm  bất  thối: Ví  như  người  tu hành  ở thế  giới  Ta  Bà, hôm  nay  nghĩ 

đến việc tu hành đã qua phát sanh niệm tinh tấn, tinh tấn được một thời gian 

cảm thấy khổ cực quá, chẳng bằng nghỉ ngơi cho được thoải mái, rồi không 

tinh tấn nữa mà nảy  sanh ý niệm lười biếng. Hạnh dầu không thối, nhưng 

niệm đã thối rồi. Ở trong quá trình mấy mươi năm ngắn ngủi này, tâm biếng 

lười  nhiều  hơn  tâm  tinh  tấn,  niệm  làm  sao  không  thối  chuyển  được?  Khi 

sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  phương  Tây,  ở  đó  ngày  đêm  sáu  thời  đều  nghe 

thuyết pháp thì không thể nào có ý niệm thối thất tâm Bồ-đề được. 



4. Cứu cánh bất thối: Khi sanh về thế giới Cực Lạc được hóa sanh trong 

hoa sen,  thì bất  cứ lúc nào,  cũng không thể lui sụt  được.  Không lui  sụt là 

không lui rớt về địa vị phàm phu hoặc quả vị Tam thừa. 



Một  khi sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  thì  sẽ  được bốn  thứ  bất  thối, cho nên 

lớp huyền nghĩa thứ tư là lấy "Vãng sanh bất thối" làm lực dụng của kinh 

này. 



V. Phán Giáo: 



Lớp huyền nghĩa thứ năm là Phán giáo. Phán là bình luận, phê phán. Kinh 

A  Di  Ðà  thuộc  về  tạng  nào?  -Trong  ba  Tạng  Kinh,  Luật,  Luận,  Kinh  này 

thuộc về Kinh Tạng. Kinh có nghĩa là thường, vì hằng thường không biến 

đổi. Bộ kinh này, khi Phật pháp diệt hết, vẫn còn lại trên thế gian hơn một 

trăm năm để độ thoát vô lượng vô biên chúng sanh, đó cũng là điểm khác 

nhau giữa kinh này và các kinh khác. Căn cứ vào ba thừa Thanh Văn, Duyên 

giác, Bồ-tát mà phê phán thì kinh này thuộc về Bồ-tát thừa, cơ duyên được 

độ đều là Bồ-tát có đủ căn tánh Ðại thừa. 



Sau  khi  đã  biết  năm  lớp  Huyền  nghĩa,  bảy  thứ  Lập  đề  rồi,  chúng  ta  có 

nhận thức rõ về giá trị của bộ kinh này. 



Dịch Giả: 



Ðời Dao Tần, Ngài Tam Tạng Pháp sư Cưu Ma La Thập dịch. 



Dao Tần chỉ là thời điểm. Dao Tần, Phù Tần không giống với Dinh Tần. 

Dinh tần là thời đại Tần Thủy Hoàng, Phù Tần là thời của Phù Kiên, Dao 

Tần là thời của Dao Hưng. Vào thời Phù Tần, có vị quan Khâm Thiên Giám 

nói với Phù Kiên rằng: "Hiện tại nên có một người đầy đủ trí huệ đến trong 

nước để giúp đỡ việc chính trị." Phù Kiên nói: "Nếu kể về bậc đại trí, phải 

cỡ như Ngài Cưu Ma La Thập." 



Lúc  bấy  giờ  ở  Ấn  Ðộ  người  ta  đều  sùng  bái  Ngài  La  Thập,  vì  Ngài  là 

người có trí huệ phi thường. 



Tại sao Ngài La Thập có trí huệ? - Cưu Ma La Viêm, cha Ngài Cưu Ma 

La Thập là con của vị Thừa Tướng. Ðúng ra ông phải kế thừa chức vị Thừa 

Tướng của cha, nhưng ông lại không thích, mà đi đến nơi khác để học đạo. 

Lúc bấy giờ tu hành không nhứt định phải là xuất gia hay tại gia. Khi ông 

đến  nước  Quy  Tư,  em  gái  của  vua  nước  này  nhìn  thấy  ông,  đem  lòng 

thương, rồi nói việc này với anh mình. Vua bèn đem em gái gả cho Cưu Ma 

La Viêm. Sau đó Cưu Ma La Thập ra đời. Khi Cưu Ma La Thập còn trong 

thai mẹ, cũng giống như Ngài Xá Lợi Phất giúp mẹ biện luận thắng hơn mọi 

người. Bấy giờ có một vị A-la-hán nói: "Ðứa bé trong thai bà này nhất định 

là một người đại trí huệ." 



Lúc Ngài La Thập lên bảy tuổi, có một lần theo mẹ lên chùa lễ Phật, Ngài 

đã  lấy  tay  nâng lư  hương nặng  bằng  đồng  lên khỏi  đầu  một cách dễ dàng 

nhưng  rồi  lại  nghĩ:  "Một  đứa  bé  như  ta  làm  sao  dở  nổi  một  vật  nặng  như 

thế?" Vừa nghĩ tới đó thì cái lư hương liền rơi xuống đất. Từ đó Ngài được 

khai ngộ về lý: "Tất cả duy tâm tạo." Rồi Ngài theo mẹ xuất gia. Sự xuất gia 

của  mẹ  Ngài  cũng  có điều  đặc biệt:  Trước kia  cha  Ngài  là người  tu hành, 

nhưng  vì đối  với  vợ có tình nghĩa thâm  sâu nên không  còn  muốn tu hành 

nữa. Bấy giờ, chính bà lại muốn đi tu, ông ấy bèn cản ngăn. Bà mẹ La Thập 

bèn tuyệt thực, không ăn không uống liên tục đến ngày thứ sáu. Ông Cưu 

Ma La Viêm thấy sinh mạng bà như chỉ mành treo chuông, mới ưng thuận 

cho bà xuất gia và bảo bà ăn uống trở lại. 



Bà nói: "Nhứt định phải mời pháp sư đến xuống tóc cho tôi, tôi mới chịu 

ăn." 



Bà xuất gia không bao lâu bèn chứng Thánh Quả. Cưu Ma La Thập cũng 

xuất gia theo mẹ, một ngày tụng thuộc lòng rất nhiều kinh và kệ, hễ đọc rồi 

là không quên. Do đó, đương thời có rất nhiều triết gia ngoại đạo và các đại 

luận sư đến biện luận với ngài; ba mươi sáu thứ bàng môn, bảy mươi hai thứ 

tả đạo đều bị ngài biện luận chiết phục cả. Cho nên ở Ấn Ðộ tiếng tăm La 

Thập Pháp Sư rất lớn, ai ai cũng đều bội phục ngài, cả đến Phù Kiên cũng 

nghẹ Lúc bấy giờ Phù Kiên bèn sai tướng Lữ Quang đem mấy vạn binh mã 

sang đánh nước Quy Tư, với mục đích rước Ngài La Thập về nước mình. 

Ngài La Thập bèn tâu với vua nước Quy Tư rằng: "Trung Quốc đem binh 

đến, nhà vua không cần phải đánh với họ làm chi. Họ có yêu cầu điều gì thì 

nhà vua cứ thoả mãn cho họ." 



Nào ngờ vua không chịu nghe theo, mà cùng với Lữ Quang giao chiến rồi 

bị thua trận, và bị Lữ Quang giết chết, Pháp sư La Thập cũng bị bắt đi. 



Trên đường trở về nước, Lữ Quang chuẩn bị nghỉ qua đêm tại một dải đất 

thấp ở dưới chân núi. Pháp sư La Thập vì có Tha Tâm Thông, nên biết rằng 

đêm đó sẽ có mưa lớn bèn nói với Lữ Quang: "Không nên đóng quân ở đây, 

chỗ này rất nguy hiểm." 



Lữ Quang không tin La Thập và nói: "Ông là nhà sư, đâu phải là nhà quân 

sự", rồi vẫn đóng quân tại địa phương đó. Ngay đêm hôm ấy, mưa lũ ào ào, 

nước trên núi đổ xuống như trút, năm vạn quân mã bị dìm chết quá nửa. Từ 

đó  về  sau  Lữ  Quang  mới  biết  Pháp  sư  La  Thập  có trí  huệ  không thể nghĩ 

bàn. 



Ðội quân tiếp tục lên đường, nhưng vào lúc trong nước Phù Tần phát khởi 

chánh  biến.  Phù  Kiên  bị  lật  đổ,  Dao  Trành  lên  làm  Hoàng  đế.  Lữ  Quang 

đóng quân lại, không nghĩ đến việc trở về nữa. Dao Trành làm vua mấy năm 

rồi băng hà, con là Dao Hưng nối ngôi Hoàng đế, phái người đến thỉnh Pháp 

Sư La Thập về Trung Quốc để phiên dịch Kinh điển. Bấy giờ có hơn tám 

trăm vị Tỳ-kheo tụ hội để trợ giúp việc phiên dịch. 



Pháp sư La Thập trước khi viên tịch nói với mọi người rằng: "Trong đời 

tôi  dịch  được  khá  nhiều  kinh  điển,  cũng  không  biết  là  đúng  hay  sai?  Nếu 

dịch đúng thì sau khi tôi viên tịch, dùng lửa trà-tỳ, đầu lưỡi sẽ còn nguyên 

vẹn. Nếu dịch không đúng, thì lửa cháy tiêu hết không còn gì." Nói xong thì 

viên  tịch.  Sau  khi  đem  nhục  thân  Ngài  trà-tỳ,  quả  nhiên  đầu  lưỡi  vẫn  còn 

nguyên vẹn, do như vậy chứng minh rằng những bản dịch của Pháp sư Cưu 

Ma La Thập là chính xác. 



Lại còn một chứng minh nữa là: Ðời Ðường, ngài Ðạo Tuyên Luật Sư hỏi 

tiên nhơn Lục Huyền Sát: "Tại sao Kinh điển của Pháp sư La Thập dịch ra ai 

nấy đều thích đọc như vậy?" Trả lời: Vì "Pháp sư La Thập đã phiên dịch cho 

bảy Ðức Phật trong quá khứ." 



Cho nên những kinh điển do Pháp sư dịch ra rất là chính xác. 



Tam  Tạng  là  Kinh, Luật, Luận. Kinh tạng thuộc  về  Ðịnh học, Luật  tạng 

thuộc  về  Giới  học,  Luận  tạng  thuộc  về  Huệ  học.  Kinh,  Luật,  Luận  tức  là 

Giới, Ðịnh, Huệ. 



Pháp sư nghĩa là lấy pháp (Phật Pháp) làm thầy. Lại có nghĩa là đem pháp 

bố thí cho mọi người. Pháp sư có nhiều hạng. Pháp sư đọc tụng kinh điển, 

Pháp sư thọ trì kinh điển, Pháp sư biên soạn kinh điển và Pháp sư giảng kinh 

thuyết pháp. 



Cưu Ma La Thập là tiếng Phạn, Trung Quốc dịch là Ðồng Thọ, có nghĩa 

là đồng tử này về sau nhất định sẽ sống rất lâu (thọ). Lại nói: Ðồng tử ấy dầu 

tuổi còn nhỏ, nhưng trí huệ, đức hạnh và biện tài đều rất cao siêu, sở dĩ tuổi 

nhỏ  mà  có  đức  lớn,  có  đức  hạnh  của  người  cao  tuổi  cho  nên  gọi  là  Ðồng 

Thọ. 



Biệt Giải Văn Nghĩa: 



Mỗi  bộ  kinh  có  thể  chia  làm  ba  phần:  Phần  Tựa,  phần  Chánh  Tông  và 

phần Lưu Thông. 



Phần Tựa là trình bày ý nghĩa đại khái của bộ kinh. Phần Chánh Tông là 

giảng nói về sự việc, đạo lý chính đáng của bộ kinh. Phần Lưu Thông là hy 

vọng người sau theo đó mà thêm vào cho đầy đủ, và truyền bá rộng ra giống 

như là giòng nước chảy đến bất cứ chỗ nào. 



Phần Tựa giống như cái đầu người. Phần Chánh Tông ví như là thân thể 

của người, trong thân thể có ngũ tạng lục phủ. Phần Lưu Thông ví như là hai 

chân có thể đi đứng hành động. 



Phần  Tựa  còn  gọi  là  Tựa  Trước  Kinh,  vì  nó  ở  phần  trước  hết  của  kinh. 

Còn gọi là Tựa Sau Kinh. Tại sao đã gọi là Tựa Trước Kinh mà còn gọi là 

Tựa Sau Kinh? Ðiều đó có mâu thuẫn không? 



- Gọi là Tựa Sau Kinh, là vì khi Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh, 

không có đoạn văn này. Sau đó, khi tôn giả A Nan và Ca-Diếp kết tập Kinh 

tạng, thì thêm vào trước lời kinh, gọi là Tựa Phát Khởi, tức là nhân duyên 

phát khởi kinh. Còn gọi là Tựa Chánh Tín, do phần tựa này chứng minh rằng 

kinh văn là đáng tin cậy. 



Ở trong phần Tựa có đủ sáu thứ thành tựu: 



Tín thành tựu: Như thị 

Văn thành tựu: Ngã văn 

Thời thành tựu: Nhất thời 

Chủ thành tựu: Phật 

Xứ thành tựu: Vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc. 

Chúng thành tựu: Một ngàn hai trăm năm mươi vị Tỳ-kheo tăng. 



Kinh điển có sáu thứ thành tựu này mới có thể đáng tin cậy được. 



Lời Kinh: 



Như vậy tôi nghe, một thuở nọ, Phật ở nước Xá Vệ, vườn Kỳ-thọ Cấp Cô 

Ðộc, cùng với đại Tỳ-kheo một ngàn hai trăm năm mươi vị. 



Tại sao gọi là “như vậy?” "Như vậy" là Tín thành tựu. Pháp đúng như vậy 

là pháp đáng tin. Pháp không đúng như vậy là pháp không đáng tin. Cho nên 

"như vậy" là lời chỉ cho pháp. Chỉ là chỉ bày Phật pháp. "Như" là tịnh, "thị" 

là  động.  "Như"  mới  "thị",  không  "như"  thì  không  "thị."  Sao  gọi  là  "thị"? 

Không có chẳng thị mới kêu là "thị", vì tuyệt đối không có phi. Sao gọi là 

"Như"  ?  -"Như"  là  vắng  lặng  không  động.  "Như"  chính  là  Chơn  không." 

"Thị" chính là Diệu Hữu, cũng chính là Diệu Hữu không ngoài Chơn Không, 

Chơn Không cũng không ngoài Diệu Hữu, cho nên gọi là “không hữu bất 

nhị, tức không tức hữu, phi không phi hữu”. Thứ pháp này mới là đáng tin 

cậy. “Như vậy tôi nghe” (như thị ngã văn), bốn chữ này là bốn chữ mở đầu 

của  các  Kinh  Phật,  "Như"  mới  "thị"  mới  "như."  Không  "như"  thì  không 

"thị", không "thị" thì không "như", đạo lý này là như thế đó, cho nên pháp 

"như thị" là đáng tin. 



"Tôi nghe" là Ngài A Nan chính tai nghe. Ngài A Nan chứng quả Thánh, 

đã vô ngã, tại sao còn nói “tôi nghe?” - Cái Tôi này là cái tôi vô ngã, cho nên 

Ngài A Nan nói "tôi nghe." Nhân vì người đời đều có cái tôi, nên Ngài A 

Nan dù là vô ngã, nhưng cũng tùy theo thế tục mà nói ra đạo lý này. "Tôi 

nghe"  là  Văn  thành  tựu.  Có  nghe  mới  có  tin.  Không  nghe  thì  làm  sao  tin 

được? 



Bốn  chữ  "Như  vậy  tôi  nghe"  được  căn  cứ  trên  lời  di  huấn  của  Phật, khi 

Phật  sắp  nhập  Niết-bàn:  một  ngày  nọ,  Phật  nói  với  đại  chúng:  "Giữa  đêm 

nay Như Lai sẽ nhập Niết-bàn." 



Ngài A Nan nghe Phật sắp nhập Niết-bàn, bèn khóc lên, giống như trẻ thơ 

thiếu mẹ. A Nan vừa khóc vừa thưa: "Xin Phật đừng nhập Niết-bàn, xin Phật 

đừng bỏ chúng con." 



Ðầu óc của Ngài A Nan lúc đó đang bối rối, không còn tỉnh táo nữa, chỉ 

có khóc là hơn hết. Lúc đó có một người mù (Tôn giả A Na Luật), người mù 

này  không  giống  với  bao  người  mù  khác;  ông  ta  dù  không  có  mắt  (nhục 

nhãn) nhưng lại có thiên nhãn. Vì không có mắt thịt nên ông không cần phải 

ngó  Ðông,  ngó  Tây,  và  không  có  chút  vọng  tưởng  nào,  tâm  trí  thanh  tịnh. 

Ông hỏi Ngài A Nan: "Thưa tôn giả, tại sao Ngài thương tâm khóc lóc quá 

đỗi như thế?" 



Ngài  A  Nan  đáp:  "Ðức  Phật  sắp  nhập  Niết-bàn  mà  Ngài  bảo  tôi  không 

khóc sao được?" 



Người  mù  nói: "Ngài khóc  có ích gì  đâu? Bây  giờ  còn  có rất nhiều việc 

phải thưa hỏi Phật." 



-  Có  việc  gì  nào?  Phật  sắp  nhập  Niết-bàn,  còn  có  việc  gì  cần  thiết  nữa 

đâu? 



-  Có  bốn  việc  rất  quan  trọng,  nếu  Ngài  không  hỏi  rõ  không  biết  sẽ  phải 

làm sao! 



- Việc thứ nhất là: Khi kiết tập  Kinh tạng, ở đầu kinh phải bắt đầu bằng 

những chữ nào? 



- Ðúng thế! Việc đó rất quan trọng. May được ngài nhắc đến, nếu không 

tôi quên mất. Việc thứ hai, thưa tôn giả? 



- Khi Phật còn tại thế, chúng ta tôn Phật làm Thầy. Khi Phật nhập Niết-

bàn, chúng ta sẽ tôn ai làm Thầy? 



- Phải đấy. Khi Phật đã nhập Niết-bàn, chúng ta sẽ tìm ai làm thầy đây? 



- Khi Phật còn tại thế, chúng ta nương Phật mà ở. Lúc Phật đã nhập Niết-

bàn, chúng ta nương theo đâu mà ở? Ðó là việc thứ ba. 



- Còn việc thứ tư thưa tôn giả? 



-  Khi  Phật  còn  tại thế, nếu  các  Thầy  Tỳ-kheo  có  tánh xấu  (tức  là những 

người không giữ quy củ, không hòa hợp với chúng, tánh tình ưa tranh giành 

hơn thua giống như A-tu-la), thì Phật có thể điều phục. Sau khi Phật nhập 

Niết-bàn, những Tỳ-kheo và những cư sĩ tánh xấu kia đều kiêu mạn, lấn hiếp 

người, nói rằng: "Các ông không bằng tôi, các ông không bằng tôi phát tâm. 

Như vậy phải làm sao?” 



Ngài A Nan nghe nói, biết là vấn đề này rất hệ trọng, phải thưa hỏi Phật, 

mới lật đật lau nước mắt, đến trước Phật thưa: "Bạch Thế Tôn, hiện con có 

bốn việc muốn thưa hỏi Thế Tôn, xin Phật từ bi chỉ dạy cho." 



Phật đáp: "Ðược, có vấn đề gì cần hỏi, ta sẽ giải đáp cho." 



Ngài A Nan thưa: "Những Kinh điển mà Phật nói ra rất nhiều, khi kiết tập 

Kinh tạng phải dùng chữ gì để ở đầu kinh?" 



Phật nói: "Mười phương ba đời tất cả chư Phật trong quá khứ, hiện tại, vị 

lai đều dùng bốn chữ "Như vậy tôi nghe" để ở đầu kinh." 



A Nan lại hỏi: "Khi Phật còn ở đời, chúng con nương theo Phật làm Thầy; 

Phật  nhập  Niết-bàn  rồi  chúng  con  nương  theo  ai  làm  Thầy?  Có  phải  là 

nương theo Ngài Ðại Ca Diếp không?" 



Phật nói: "Không phải đâu! Ta nhập Niết-bàn rồi, các ông nên lấy Ba-la-

đề-mộc-xoa (Giới) làm Thầy." 



Cho nên người xuất gia phải thọ giới, đó là căn cứ theo lời dạy của Phật, 

khi Phật không còn ở đời phải lấy Giới làm Thầy. 



A Nan lại hỏi: "Việc thứ ba là khi Phật còn ở đời, những Tỳ-kheo chúng 

con cùng Phật trụ một chỗ. Bây giờ Phật nhập Niết-bàn, những Tỳ-kheo như 

chúng con đây phải trụ vào đâu?" 



Phật  đáp:  "Sau  khi  ta  vào  Niết-bàn, thì  các  Tỳ-kheo,  Tỳ-kheo  ni,  Ưu  bà 

tắc, Ưu bà di phải trụ vào bốn Niệm Xứ." 



Bốn Niệm Xứ là gì? Tức là niệm Thân, Thọ, Tâm, Pháp. 



1. Quán thân bất tịnh: Nhìn thấy thân thể chính mình là không trong sạch 

thì không thể đối với người khác sanh tâm niệm luyến ái; vì không tâm ái 

nên không chấp trước. Không có chấp trước thì sẽ được tự do. 



2. Quán thọ là khổ: Những cái mà mình tiếp thọ đều là khổ. Khổ thọ, Lạc 

thọ đều là nhân khổ. 



3. Quán tâm vô thường: Niệm niệm đổi dời. 



4. Quán pháp vô ngã 



Ngài  A  Nan  hỏi:  "Việc  thứ  tư  là  gặp  những  Tỳ-kheo,  cư  sĩ  và  một  số 

người có tính xấu ác, chúng con phải xử lý như thế nào?" 



Phật đáp: "Ðiều đó rất dễ, các ông nên dùng phép Mặc Tẫn. Mặc là không 

nói chuyện với họ, Tẫn là không để ý đến họ nữa." 



Ðiều này có nghĩa là khi gặp phải Tỳ-kheo có tánh xấu ác, thì nên dùng 

định lực chẳng để cho họ xoay chuyển. 



Tại sao Phật bảo A Nan dùng bốn chữ “như vậy tôi nghe” để ở đầu kinh? 

Việc này có bốn nguyên nhân: 



1.  Phân  biệt  với  ngoại  đạo:  Những  kinh  luận  của  ngoại  đạo  mỗi  khi  bắt 

đầu  đều  dùng  hai  chữ  "Có"  hay  "Không."  Tiếng  Phạn  là  A  (Có),  Ưu 

(Không). Họ chủ trương tất cả pháp vạn sự vạn vật đều không ngoài hai chữ 

này; không phải có tức là không, không phải không tức là có, cho nên dùng 

hai chữ "A, Ưu" để mở đầu. Hoặc nói là: trước kia không, bây giờ có. Ðạo lý 

ấy  cũng  gần  giống  như  là  Chơn  Không  Diệu  Hữu,  nhưng  chưa  được  giải 

thích rõ ràng. 



Kinh tạng Phật giáo thì dùng chữ “như vậy” (như thị): Bốn chữ "Tôi nghe 

như vậy" dùng để phân biệt với kinh luận ngoại đạo. 



2. Dứt các nghi: Ðức Phật biết rằng sau khi Ngài nhập Niết-bàn, đại chúng 

kiết tập  Tam  Tạng  thấy  A  Nan  thăng tòa  thuyết  pháp liền khởi  ra  ba  điều 

nghi: 1) Họ cho A Nan là Phật Thích Ca là Phật sống lại, 2) Có người cho là 

Ðức Phật ở phương khác đến thuyết pháp chứ chẳng phải là Phật Thích Ca 

Mâu Ni. 3) Cũng có người cho là A Nan thành Phật rồi. Vì những điều nghi 

này nên Phật bảo A Nan để bốn chữ "như vậy tôi nghe" ở phần đầu kinh. 



Do  đó  mọi  người  đều  biết  rằng  thực  ra  A  Nan  không  phải  là  Ðức  Phật 

Thích Ca, cũng không phải là Phật ở phương khác đến, cũng không phải là 

Ngài  A  Nan  thành  Phật,  mà  nguyên  lai  pháp  này,  chính  Ngài  A  Nan  đích 

thân nghe Phật Thích Ca nói ra. Ðó gọi là dứt các điều nghi cho mọi người. 



3. Dứt tranh cãi: Ngài A Nan tuổi nhỏ nhất trong đại chúng Tỳ-kheo. Khi 

Phật thành đạo, A Nan mới ra đời. Khi Phật nhập Niết-bàn, A Nan mới bốn 

mươi chín tuổi. Những Tỳ-kheo khác so với A Nan đều lớn tuổi cả; luận về 

tuổi tác thì Ngài Ca Diếp lớn tuổi nhất. Các vị khác như Mục Kiền Liên Tôn 

giả,  Xá  Lợi  Phất  Tôn  giả tuổi  tác đều lớn  hơn  A  Nan nhiều. Luận về đạo 

đức, học vấn, trí huệ, những vị Tỳ-kheo kia cũng có vị cao hơn A Nan. Tại 

sao lại chọn Ngài A Nan đọc lại kinh điển trong thời kiết tập Kinh Tạng? - 

Trong các vị Tỳ-kheo già có, trung niên có, mà Ngài A Nan là tuổi nhỏ nhứt. 

Nếu  nói  rằng  kinh  điển  là  do  Ngài  A  Nan  nói  lên  thì  những  người  kia  sẽ 

không  tin  và  đều  muốn  tranh  giành  hơn  thua  với  ông.  Có  vị  sẽ  nói:  "Tôi 

nghe kinh điển nhiều hơn ông, đáng lẽ tôi phải nói lại chớ." Có vị sẽ nói: 

"Tôi  cũng là đệ tử  Phật, những pháp  do Phật  nói  ra tôi  đều ghi nhớ trong 

lòng, đáng lẽ tôi phải nói lại chớ." Tới chừng nghe Ngài A Nan nói: "Như 

vậy tôi nghe", đó có nghĩa là "A Nan tôi đích thân nghe Phật nói." thì có thể 

dứt được tranh cãi. 



4. Tuân lời dặn dò: Tuân theo lời phó chúc của Phật. 



Ngài A Nan đem bốn việc hỏi Phật, hai việc trước đã nói ở trên rồi, bây 

giờ xin nói việc thứ ba. Việc thứ ba là nương theo bốn niệm xứ mà trụ. Bốn 

niệm xứ là: Thân xứ, Thọ xứ, Tâm xứ, Pháp xứ. 



1. Quán thân bất tịnh: Chúng ta có thân này, chúng ta đối với thân thể rất 

là quý trọng phi thường, cho nó là thiệt có. Cho nên ích kỷ cũng từ thân này 

mà sanh, tự lợi cũng do thân thể này mà có. Nếu không có thân này thì cũng 

không có ích kỷ và tự lợi nữa. 



Tại  sao  có ích  kỷ, tự  lợi?  -  Tại vì  không  hiểu  rõ thân  thể này, cho  nó là 

chơn thiệt không hư dối. Cho nên tạo tội ra cũng vì nó, gây ác cũng vì nó. 

Ðối với thân này nhìn không rõ, buông không ra, tìm cho nó thức ăn ngon, 

nhà sang, xe đẹp. Ðó là do chấp trước không buông bỏ được, vì thế mà cả 

ngày từ sáng tới tối phải bận rộn với thân. Một mai thân này phải chết đi, 

còn không hiểu rõ, lại nói: "Thân của tôi phải chết à? Sao không chịu giúp 

giùm tôi?" Chừng đó mới biết thân này không phải là thiệt, nhưng đã muộn 

rồi, ăn năn không còn kịp nữa. 



Như vậy thân này có phải là thiệt không? Người ngu nhìn thấy nó là thiệt, 

không giả dối chút nào. Nhưng người có trí huệ thì biết rõ thân này là do bốn 

đại: đất, nước, gió, lửa giả hợp nên. Thân thể này không phải là hoàn toàn 

thật. Vậy chứ hoàn toàn thật kia là gì? Cái hoàn toàn thật đó chính là tự tánh. 

Tự tánh của chúng ta sáng suốt khắp cùng, đầy đủ vô ngại, cùng hư không 

khắp pháp giới, không ở chỗ nào mà chỗ nào cũng khắp. Thân thể của chúng 

ta chỉ là chỗ ở tạm thời của tự tánh, khác nào một quán trọ. Thân thể chính là 

quán trọ ấy. Nhưng lữ khách ở quán trọ kia, nếu cho quán trọ là chính mình 

thì thật là quá lầm lạc. Nếu mình có thể xem thân thể là quán trọ mà cốt tìm 

đến ông chủ, thế là có thể biết được chính mình đấy. Thân thể của chúng ta 

đây từ trước đến nay vốn không sạch sẽ, bởi do tinh cha huyết mẹ hợp thành. 

Nó từ nhỏ không biết gì, rồi lớn dần lên, sanh ra các thứ tâm: tham, sân, si, 

kiêu mạn, nghi ngờ, tạo ra vô số nghiệp: sát sanh, trộm cắp, dâm dật, dối láo, 

rượu chè. Thân thể này có hoàn toàn quý báu chăng? Không phải thế! Phải 

thật là thanh tịnh không nhơ uế, không có nhiễm ô, không có một chút nào 

không thanh tịnh mới gọi là quý báu. Còn thân thể của chúng ta đây có chín 

lỗ thường tiết ra đồ bất tịnh: Hai mắt có ghèn, hai tai có cứt ráy, lỗ mũi có 

dãi mũi... 



Ở Trung Quốc có một số ngoại đạo chuyên môn ăn dãi mũi. Những người 

tu theo ngoại đạo này nói: "Ðó là phép luyện đơn." Giả như không phải là 

ngu si làm sao có thể ăn dãi mũi được ư? Chẳng những dãi mũi, mà còn ăn 

cả ghèn và cứt ráy nữa, vì họ cho rằng những gì trong người tiết ra đều là 

quý báu cả. Những gì dơ bẩn họ đều cho là quý báu, thật là đáng thương xót 

biết bao! 



Thân thể của chúng ta, trên mặt có hai mắt, hai tai, hai lỗ mũi và miệng, 

thêm hai cơ quan đại tiểu tiện, cộng thành chín lỗ. Ai cũng biết rằng đại tiện, 

tiểu tiện đều không sạch sẽ, giả như bạn nấu thức ăn ngon, dùng đại tiểu tiện 

làm gia vị, người ta không biết thì sẽ ăn vào, nếu biết được thì không ai chịu 

ăn cả, vì họ biết đó là thứ dơ dáy. "Chín lỗ thường tiết ra đồ bất tịnh", như 

vậy cái thân thể này có thật là quý báu hay không? Nếu là quý báu thì làm 

sao lại  tiết  ra đồ  bất  tịnh?  Thân thể này  nếu không  tắm  một  tuần lễ thì  sẽ 

ngứa ngáy khó chịu. Nếu để lâu hơn nữa thì có mùi hôi tiết ra. Thứ mùi hôi 

này, đừng nói đến chính mình, mà cả con chó cũng chịu không nổi nữa. Vì 

thế chúng ta phải nên quán thân bất tịnh. Thân thể này không sạch sẽ như 

thế, mình lại còn yêu tiếc nó, chấp trước nó hay sao! Yêu cái thứ không sạch 

sẽ như thế để làm gì chứ? Bạn sẽ nói: "Tôi có thể lấy dao chém nó để tự sát." 

Không cần phải thế! Bạn nên mượn giả để tu chơn. Tự tánh của bạn ở trong 

thân thể này, bạn đi vào trong thân ngũ ấm thì trở thành âm dương hỗn hợp, 

cũng chính là ở trong thanh tịnh và hỗn trược. Nếu bạn tu tập hướng thượng 

thì được thanh tịnh có thể thành Phật; nếu không chịu tu tập thì sẽ rơi xuống, 

hòa hợp với ô trược thành ra quỷ. Cho nên bạn tu tập hay không là việc của 

chính bạn, người khác không thể giúp đỡ được. Giống như tôn giả A Nan 

nói mình là em họ của Phật, không cần phải tu hành chi, Phật sẽ gia hộ cho 

ông  Tam-muội. Nhưng  Phật  trước sau không thể  cho ông  Tam-muội được, 

đợi  đến  sau  khi  Phật  Niết-bàn,  lúc  kiết  tập  Kinh  tạng,  ông  mới  chứng  Tứ 

Quả  A-la-hán,  chừng  đó  ông  mới  biết  chính  mình  không  tu  thì  không  thể 

chứng được. 



Quán thân bất tịnh là chúng ta không nên cho thân thể này là quý báu. Ai 

nói ta, ta không chịu được. Ai đánh ta, ta cảm thấy đau đớn và tủi thân. Kỳ 

thật, mình phải thấy rõ mà buông bỏ, không có cái đau, mà cũng không có 

cái không đau nào cả. Ai đau! Ðau như thế nào? Có người đánh mình thì coi 

như  mình  đụng vào  tường.  Có người  mắng  mình,  thì  coi  như  họ  đang  hát 

hoặc nói tiếng ngoại quốc mà mình không hiểu là tiếng Tây Ban Nha, tiếng 

Ðức, hay tiếng Bồ Ðào Nha? 



Tóm  lại,  nếu  mình  có  thể  thấy  rõ  thân  thể  này  mà  buông  bỏ  hết,  không 

chấp trước, thì có thể được tự tại. Quán thân bất tịnh là xem  thân thể này 

chẳng có gì quý trọng cả. 



2. Quán thọ là khổ: Thọ là những cái mà mình tiếp nhận: 



-Khổ thọ: Ðó là Khổ khổ. 

-Lạc thọ: Trong đó có Hoại khổ. 

-Bất khổ bất lạc thọ: Ðó là Hành khổ. 



Ba  thứ  trên, khi  mình  tiếp  nhận  nó, hưởng  thọ nó, đều  cảm  thấy  là  khổ; 

mình  biết  nó là khổ thì không  thể nào  chấp  trước  mà  hưởng  thọ  được. Tôi 

thường  nói  với  các  vị:  "Thọ  khổ  là  hết  khổ,  hưởng  phước  là  tiêu  phước." 

Thường  thọ  khổ  thì  không  có  khổ  nữa;  hưởng  hết  phước  thì  phước  báu 

không còn nữa, tiêu mất hết rồi. Cho nên "quán thọ là khổ", mà thân, tâm, 

pháp cũng đều là khổ. 



3. Quán tâm vô thường: Tâm này là vô thường. Tâm quá khứ không thể 

khả đắc, là vô thường; tâm hiện tại không thể khả đắc, là vô thường; tâm vị 

lai không thể khả đắc, là vô thường. Tâm này với niệm niệm đổi dời, niệm 

niệm không dừng nghỉ cho nên là vô thường, và thân, thọ, pháp cũng đều là 

vô thường. 



4. Quán pháp vô ngã: Bổn lai rốt ráo không có pháp, pháp đã không có thì 

làm  sao  có  ngã  được?  Ngã  là  bốn  đại  sắc  pháp  giả  hợp  với  năm  uẩn  mà 

thành; đã không có bốn đại sắc pháp và năm uẩn thì chính ngã cũng không 

có. Cho nên quán pháp vô ngã, nhơn không, pháp không; Nhơn cũng không 

thì Pháp cũng không nốt. 



Chúng ta tu hành phải thường quán tưởng Tứ Niệm Xứ. Khi Phật sắp diệt 

độ,  Ngài  dạy:  "Tất  cả  Tỳ-kheo,  Tỳ-kheo-ni,  Ưu-bà-tắc,  Ưu-bà-di  tu  hành 

nương theo Tứ Niệm Xứ mà trụ." Bốn niệm xứ này rất là vi diệu, cho nên 

mọi người cần phải nghiên cứu kỹ càng. Nếu mình có thể hiểu rõ bốn niệm 

xứ và trụ ở bốn pháp này thì không có chấp trước mà được tự do chân chính. 

Có  chấp  trước  thì  không  có  tự  do,  không  có  tự  do  mới  nhơn  đó  có  chấp 

trước,  cho  nên  phải  tu  bốn  niệm  xứ,  nương  bốn  niệm  xứ  mà  trụ,  trụ  mà 

không  trụ.  Không  trụ  tức  là  "không  dựa  vào  bất  kỳ  tâm  thái  nào  mà  sanh 

tâm" (Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm). 



Bây giờ nói đến việc thứ tư mà tôn giả A Nan đem hỏi Phật. Việc thứ tư là 

phải đối xử thế nào với Tỳ-kheo có tánh xấu? Ðức Phật đáp: "Những Tỳ-

kheo có tánh xấu, nên dùng phép Mặc Tẫn”. Do đây chúng ta có thể biết thời 

Phật còn trụ thế cũng có hạng Tỳ-kheo, cư sĩ và người có tánh xấu như vậy. 

Gặp  những  hạng  người  này  thì  không  nên  nói  chuyện  với  họ,  hãy  giữ  im 

lặng, không để ý đến họ, tự họ sẽ rút lui. Ðó gọi là phép "Mặc Tẩn." Sau khi 

Phật nhập Niết-bàn, gặp phải những hạng Tỳ-kheo hay cư sĩ có tánh xấu thì 

dùng phương pháp này để đối đãi với họ. 



“Như vậy tôi nghe”: Hai chữ “như vậy” là Tín thành tựu, pháp như vậy thì 

đáng tin, pháp không phải như vậy thì không đáng tin; hai chữ “tôi nghe” là 

Văn thành tựu. Nghe chính từ lỗ tai. Sao lại không nói “tai nghe” mà nói là 

“tôi nghe?” Bởi vì lỗ tai là một bộ phận của thân thể, còn "tôi" là tên gọi 

chung của thân thể. Lỗ tai chỉ là một tên riêng, đây gọi là bỏ riêng lấy chung. 

Không dùng tên riêng mà dùng tên chung, nên nói là "tôi nghe." 



“Một thuở nọ” là nói về thời gian, là Thời thành tựu. Thời gian đó tại sao 

không nói là năm nào, tháng nào, ngày nào, giờ nào, mà chỉ nói là "một thuở 

nọ"?  Tại  vì năm  tháng ngày  giờ của  mỗi  quốc gia hoàn toàn không giống 

nhau,  có  nước  lấy  tháng  Giêng  làm  đầu  năm,  có  nước  lại  lấy  tháng  Hai, 

tháng Ba hoặc tháng khác làm đầu năm. Vì lịch pháp không đồng nhau nên 

không có cách gì xác định về thời gian được; nếu xác định được thời gian thì 

các nhà khảo cổ sẽ khảo tra, nói là đúng hoặc là không. Bây giờ nói về "một 

thuở  nọ"  thì  không  cần  nhà  khảo  cổ  phải  khảo  tra  nữa.  Muốn  giảng  kinh 

thuyết  pháp,  thứ  nhất,  cần  phải  có  lòng  tin,  có  người  tin  pháp  mới  có  thể 

thuyết pháp được. Có người tin, nhưng không có thời gian đến nghe, thậm 

chí nghe một chút rồi chạy đi. Dầu có giảng kinh thuyết pháp mà người ta 

không nghe cũng không ích lợi gì. Tại sao nếu người ta thiệt có ý muốn học 

tập kinh pháp thì phải có thời gian; có thời gian rồi lại phải có lòng tin, lại 

phải có một vị Chủ thuyết pháp. Phật, chính là Chủ thuyết pháp, Chủ thành 

tựu vậy. Có Chủ thành tựu rồi, lại cần phải có Xứ thành tựu, nghĩa là phải có 

một địa điểm để giảng kinh thuyết pháp. Ðịa điểm ở đây chính là Vườn Kỳ 

Thọ Cấp Cô Ðộc ở nước Xá Vệ. Nước Xá Vệ là tên một quốc gia ở nước Ấn 

Ðộ,  Trung  Quốc  dịch  là  Phong  Ðức.  Vì  người  trong  quốc  gia  này  đều  rất 

thông minh, nên nước có dồi dào ngũ dục, thất bảo. Người trong nước đó lại 

có đức học rộng giải thoát. Nước này có ngũ dục, tài bảo, vậy ngũ dục là gì? 

Có người nói là của cải, sắc đẹp, danh tiếng, ăn uống và ngủ nghỉ; lại cũng 

có người nói là: Sắc, thanh, hương, vị, xúc. 



Tóm lại, cảnh giới ngũ dục khiến cho trí huệ người ta điên đảo, con mắt 

người ta đắm trước sắc trần, tai đắm trước thanh trần, mũi đắm trước hương 

trần, đầu lưỡi đắm trước vị trần, thân thể đắm trước xúc trần. Ngũ dục này 

làm cho người ta mê loạn điên đảo chạy theo chúng nó. Người trong nước 

này có tài học rộng, hiểu biết nhiều. Giải thoát chính là không bị ràng buộc, 

rất tự do; được giải thoát cũng chính là tâm chấp trước rất nhẹ nhàng. 



Vườn  Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Ðộc.  “Kỳ  thọ”  là  cây  của  Thái  Tử  Kỳ-đà,  vườn 

Cấp Cô Ðộc là vườn của trưởng giả Tu-đạt-đa. Trưởng giả Tu-đạt-đa là một 

người giàu có đương thời ở Ấn Ðộ, nhưng ông ta chưa biết Phật pháp, ngay 

đến tiếng Phật cũng chưa được nghe. Một hôm nọ, ông ta muốn cưới vợ cho 

con nên đến nhà một người bạn giàu có tên là trưởng giả San-đàn-na ở trong 

thành.  Ðến  nhà  bạn,  ông  ta  thấy  San-đàn-na  nửa  đêm  thức  dậy  dọn  dẹp 

phòng  ốc,  bài  trí  trang  nghiêm,  đẹp  đẽ  phi  thường.  Trưởng  giả  Tu-đạt-đa 

thấy bạn trang trí nhà cửa đẹp đẽ như thế mới hỏi: "Ông trang trí nhà cửa 

đẹp đẽ dường ấy để mừng việc chi thế?" Trưởng giả San-đàn-na đáp: "Có ăn 

mừng gì đâu, tôi muốn thỉnh Phật đến cúng dường đấy!" 



Trưởng  giả  Tu-đạt-đa  vừa  nghe  thấy  tiếng  "Phật",  quá  đỗi  kinh  ngạc, 

mình nổi gai ốc, tóc tai dựng đứng, hỏi: "Phật là gì?" 



Trưởng giả San-đàn-na đáp: "Phật là Thái Tử con vua Tịnh Phạn, đáng lý 

ra Ngài sẽ làm Vua, nhưng Ngài lại xuất gia tu hành thành Phật. Tôi muốn 

chuẩn bị những thức ăn cần dùng này để cúng dường Phật." 



Trưởng  giả  Tu-đạt-đa,  tức  trưởng  giả  Cấp  Cô  Ðộc,  sau  khi  nghe  tiếng 

Phật rồi, nao nao trong dạ, không ngủ được. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni biết 

ông có lòng thành, bèn phóng hào quang soi rọi đến ông. Tiếp nhận ánh sáng 

chiếu  đến,  trưởng  giả  Tu-đạt-đa  cho  là  trời  đã  sáng  liền  đứng  dậy  đi  vào 

thành. Cửa thành bấy giờ hãy còn khoá chặt, nhưng Ðức Phật Thích Ca Mâu 

Ni dùng thần lực làm cho cửa thành mở toang, trưởng giả Tu-đạt-đa đi đến 

Tinh xá Trúc Lâm là nơi Phật đang ngự. Ðến nơi, thấy có một vị thiên nhơn 

đang  đi  vòng  quanh  Phật  rồi  đảnh  lễ  Phật.  Trưởng  giả  Tu-đạt-đa  từ  trước 

chưa thấy Phật, cũng chưa nghe Phật pháp, không biết lễ phép ra sao, cho 

nên vị thiên nhơn mới hiện ra như thế cho ông trông thấy. Trưởng giả Tu-

đạt-đa cũng tự động đi quanh Phật ba vòng rồi cúi đầu đảnh lễ Phật. Phật nói 

pháp cho ông nghe, Tu-đạt-đa vô cùng thích thú nói rằng: "Phật có nhiều đệ 

tử như thế này phải có một nơi thật lớn mới có thể chứa hết được. Con dự 

tính tìm một địa điểm thật lớn để thỉnh Phật đến ở." Phật nói: "Ðược! Ông 

hãy tìm đi!" 



Trưởng giả Tu-đạt-đa trở về nhà tìm kiếm khắp nơi, nhưng chưa thấy chỗ 

nào vừa ý; sau cùng, tìm đến hoa viên của Thái Tử Kỳ-đà, ông cảm thấy chỗ 

này vừa đẹp lại vừa rộng lớn. Trưởng giả Tu-đạt-đa mới đến gặp Thái Tử 

xin mua hoa viên đó. Thái Tử ban đầu không muốn bán, nhưng nghe trưởng 

giả Tu-đạt-đa muốn mua bèn nói đùa: "Ðược, nếu ông muốn mua hoa viên 

của tôi thì cứ đem vàng lát kín hết, tôi sẽ bán cho." 



Trưởng  giả  không  kỳ  kèo  đắt  rẻ,  trở  về  nhà,  tức  khắc  cho  mang  vàng 

miếng trong kho ra lát khắp hoa viên, rồi nói với Thái Tử: "Bây giờ vườn 

này thuộc về tôi rồi đấy nhé!" 



Nhưng Thái Tử nói: "Hoa viên là của tôi mà, làm sao bán cho ông được? 

Tôi nói chơi đấy thôi chứ không bán, tôi không bán đâu!" 



Trưởng giả Tu-đạt-đa nói: "Thái Tử nói chỉ cần đem vàng miếng lát đầy 

hoa viên thì sẽ bán cho tôi. Tương lai Thái Tử sẽ làm Vua, sao lại không giữ 

lời hứa như thế?" 



Thái  Tử  nghĩ  ngợi  một  lát  rồi  nói:  "Ðược,  đất  vườn  đã  lát  đầy  vàng  là 

thuộc phần ông, còn cây chưa lát vàng vẫn thuộc về phần của tôi, kể như tôi 

cúng dường cho Phật đấy." 



Cho nên vườn này có tên là vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc. 



Sao  gọi  là  Cấp  Cô  Ðộc?  -  Cấp  là  ban  cho,  cũng  tức  là  bố  thí.  Vì  ông 

trưởng giả Tu-đạt-đa chuyên môn bố thí cho những người già cả, trẻ nít cô 

độc. 



Thời  Văn  Vương  nhà  Chu,  ở  Trung  Quốc  cũng  có  cứu  giúp  bốn  hạng 

người cùng khổ: quan, quả, cô, độc. Quan là người già mà không có vợ. Quả 

là người già mà không có chồng. Cô là trẻ nít không có cha. Ðộc là người 

già mà không có con. Trưởng giả Tu-đạt-đa được tên Cấp Cô Ðộc là vì cứu 

giúp bốn hạng người này. 



Vườn  Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Ðộc  ở  nước  Xá  Vệ  là  Xứ  thành  tựu.  Nhơn  vì  có 

người nói thì nhất định phải có nơi chỗ; không nơi chỗ, pháp sẽ không dễ gì 

nói được. 



“Cùng với đại Tỳ-kheo một ngàn hai trăm năm mươi vị” là Chúng thành 

tựu. "Cùng" tức là chung nhau, tức là mọi người cùng đi theo một vị Thầy để 

học tập, cùng ở một chỗ, cùng học tập theo Phật pháp, cùng phát tâm Bồ-đề 

như nhau, cùng khai mở trí huệ như nhau, cùng chứng đắc quả vị như nhau, 

cùng  đồng  thành  Phật.  Vì  những  lý  do  như  nhau  ấy  cho  nên  dùng  chữ 

"cùng". 



“Ðại Tỳ-kheo tăng”, đầu tiên là nói về chúng Tỳ-kheo, vì Tỳ-kheo đều là 

hình tướng xuất gia. Kế đó nói đến chúng Bồ-tát, vì hình tướng Bồ-tát không 

nhất định, có lúc là tướng xuất gia, có lúc là tướng tại gia. Bồ-tát là những 

người tu theo Trung Ðạo, cho nên để ở giữa, sau đó nói đến Thiên long Bát 

bộ, và sau cùng nói đến tất cả phàm phu tướng thế gian. Tướng xuất thế là 

Thánh nhân, Bồ-tát có lúc ở trong pháp hội, có lúc rời pháp hội đi đến thế 

giới khác. Tỳ-kheo là chúng thường theo Phật, theo Phật để nghe Kinh pháp. 

Cho nên khi kiết tập Kinh Tạng nêu chúng Tỳ-kheo ra trước. 



"Ðại" có ba nghĩa: 



-Tỳ-kheo là người được quốc vương, đại thần sùng bái. 

-Tỳ-kheo là người đoạn dứt tất cả phiền não. 

-Tỳ-kheo là người phá trừ các ác nghiệp. 

Tỳ-kheo không giống như người của các ngoại đạo khác, cho nên gọi là 

"thắng", nghĩa là vượt hơn tất cả ngoại đạo khác. 



Tỳ-kheo lại có ba nghĩa: 



1. Khất sĩ: Cầm bát xin ăn. 



2. Bố ma: Khi có một người thọ trong giới đàn thì Ðịa Hành Dạ-xoa liền 

đi báo với Không Hành Dạ-xoa, Không Hành Dạ-xoa tức tốc báo với Thiên 

ma. Thiên ma lo sợ nói: "Phật lại có thêm một đệ tử nữa. Quyến thuộc của ta 

ít đi một người rồi." Vì thế Thiên ma rất lo sợ, cung điện của Ma vương đều 

chấn động. 



3. Phá  ác:  Khi  Tỳ-kheo phát  tâm  Bồ-đề  thì phá  tám  vạn  bốn  ngàn  phiền 

não, cho nên gọi là “phá ác”. 



Tăng-già là tiếng Phạn, Trung Quốc dịch là Hòa Hợp Chúng, tức là mọi 

người cùng ở  một  chỗ, không có chuyện hơn thua phải quấy, không tranh 

đấu lẫn nhau. Lại có "Sự hợp" và "Lý hợp." Thế nào là "Lý hợp"? Tức là 

mọi người cùng chứng Vô Vi Giải Thoát. "Sự hợp" lại có sáu thứ: 



1. Thân hòa đồng ở: Tăng chúng ở chung một chỗ, không hề tranh đấu lẫn 

nhau, mỗi thời mỗi khắc phải tự quản lý mình, không cho phạm lỗi, không 

làm phương hại đến người khác. Ví như mọi người đều không uống rượu mà 

mình lại uống rượu, mọi người đều không hút thuốc mà mình lại hút thuốc 

thì Tăng không hòa, sẽ không thể ở chung được. Cho nên nhất định phải giữ 

thanh quy, không cho phạm lỗi. 



2.  Miệng  hòa  không  tranh:  Không  nên  biện  luận  phải  quấy  với  nhau. 

Không nên có kiểu thị phi: Nhà Trương tốt, nhà Lý xấu; ba con ễnh ương 

sáu con mắt... Phải miệng hòa không tranh cãi, không nên nói lý lẽ của thầy 

không đúng, còn lý lẽ của tôi mới đúng, mà tranh luận lăng xăng. 



3. Ý hòa đồng vui vẻ: Mọi người cùng học Phật pháp. Anh tu trì tinh tấn, 

tôi  lại  càng  tinh  tấn  hơn.  Mọi  người  cùng  tu  hành  tinh  tấn  hướng  thượng. 

Chẳng nên mỗi ngày càng kém hơn. Phải nói chuyện ít đi, tu tập nhiều hơn 

thì ý niệm của mọi người sẽ hòa hợp. 



4. Kiến hòa đồng giải: Mọi người đều có kiến giải giống nhau. 



5. Giới hòa đồng tu: Mọi người cùng tuân giữ giới luật, đồng tu hành. 



6. Lợi hòa đồng chia: Mọi người đều cùng vì lợi ích cộng đồng mà gắng 

sức. 



Sáu  thứ  hòa  hợp  trên  đây  là  "Sự  hợp".  “Một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi 

vị...”  là  tăng  chúng  thường  theo  Phật.  Phật  đến  địa  phương  nào  nói  pháp, 

những vị này nhất định đều có đi theo. Không luận là Phật nói những Kinh 

họ đã nghe hay chưa, họ nhất định vẫn đi theo Phật để nghe thuyết pháp. Cơ 

bản vẫn thường là một ngàn hai trăm năm mươi vị. Phật trước độ năm vị Tỳ-

kheo, rồi đến trưởng giả tử Da-xá và bốn  mươi chín người đệ tử của ông. 

Tôn  giả  Xá-lợi-phất  và  Mục-kiền-liên  mỗi  người  có  một  trăm  đệ  tử  cùng 

theo thầy quy y Phật, ngoài ra ba anh em Ðại-Ca-diếp và một ngàn vị đệ tử 

cũng  theo  thầy  quy  y  Phật.  Vì  thế  cộng  chung  là  một  ngàn  hai  trăm  năm 

mươi người. Ba anh em ông Ca-diếp cộng chung có một ngàn đệ tử. Trong 

đó, năm trăm người là đồ đệ của Ưu-lâu-tần-loa Ca-diếp. 



Ca-diếp  là  tiếng  Phạn.  Trung  Quốc  dịch  là  Ðại  Quy  Thị.  Ưu-lâu-tần-loa 

dịch là Mộc Qua Lâm. Có người nói: Vì ông ở trong rừng Mộc Qua tu hành. 

Lại có người nói: Vì trước ngực ông có một cái bướu lớn như trái Mộc Qua 

(trái dưa). Cũng có người nói: Ở ngực lõm xuống như hình trái dưa. Tóm lại 

có thể là như thế. Tôi nghĩ rằng ông ta rất khoái ăn dưa, cho nên khi tu hành 

trên thân mới mọc ra một cái bướu thịt hình trái dưa như thế. Ðặc tính của 

dưa là bổ phổi, nếu có bịnh phổi nên ăn nhiều dưa vào. 



Mộc  Qua  lâm  Ca-diếp  có  hai  người  em,  một  người  tên  là  Già-da  là  tên 

núi, Trung Quốc dịch là Tượng Ðầu sơn (núi Ðầu Voi); còn người kia tên là 

Na-đề,  Trung  Quốc  dịch  là  Hà  (sông)  hoặc  Thành.  Tôi  cho  rằng  con  sông 

này ở bên thành, cho nên hai nghĩa đều dùng được. Hai người này tổng cộng 

có năm trăm đệ tử, cho nên ba anh em có một ngàn đệ tử. 



Phật giáo hóa chúng sanh, trước tiên độ năm vị Tỳ-kheo ở vườn Lộc Dã, 

sau đó đáng phải độ ai? Ngài mới quan sát thấy ba anh em ông Ca-diếp cơ 

duyên đã thành thục, đáng được hóa độ. Bấy giờ Phật đi đến chỗ của ông 

Ðại Ca-diếp, nhưng Ngài không nói thẳng ra: "Tôi đến để độ bọn ông, các 

ông có tin không?", mà chỉ xử dụng pháp môn phương tiện quyền xảo. Ngài 

nói: "Bây giờ trời đã tối, tôi có thể nghỉ nhờ một đêm được không?" 



Ðại Ca-diếp là người tu hành theo đạo thờ Lửa rất lâu, lúc đó đã một trăm 

sáu mươi tuổi, thấy Phật không giống với người bình thường, nhưng ông ta 

nhìn không ra lai lịch của Phật và nhơn duyên gì Phật đến đây. Ông rất lấy 

làm lạ, tại sao bình thường, về lai lịch của bất cứ ai, hễ nhìn đến là ông biết 

ngay, mà hôm nay không cách gì hiểu được ông này là ai. Vì thế ông mới 

đưa Phật đến trong động một con rồng lửa. Con rồng lửa này là Hộ Pháp của 

ông ta. Bất  cứ người  nào đi vào  trong động  đó liền  bị rồng  lửa  thiêu  chết 

ngay. Canh ba đêm ấy, rồng lửa muốn đốt chết Phật, nhưng Ðức Phật dùng 

Hỏa Quang Tam-muội đối phó lại, vô hiệu pháp thuật của nó, thâu nó vào 

bát và thuyết pháp cho nó nghe, cũng giống như việc Lục Tổ Ðại sư thâu 

độc  long  vào  trong  bát,  nhưng  Phật  không  nói  như  Tổ:  "Ngươi  chỉ  có  thể 

biến ra lớn mà không thể biến lại nhỏ chui vào trong bát của ta." Phật chỉ rất 

tự nhiên thâu nó vào trong bát, thuyết pháp cho nó nghe; rồng lửa liền quy y 

Phật. 



Sau đó Phật hiển hiện các thứ thần thông, Ðại Ca-diếp nhìn thấy, tự biết 

mình không bằng Phật, không có những đạo lực to lớn như thế, bèn xin quy 

y Phật. Sau khi quy y chẳng bao lâu, ông chứng được Thánh Quả; năm trăm 

đệ tử của ông cũng theo ông quy y Phật và đều xuất gia. Hai người em của 

ông thấy anh mình theo Phật nên hai người cũng dắt năm trăm đệ tử cùng 

xuất gia theo Phật. Xuất gia không bao lâu họ đều chứng được Thánh Quả. 

Nhơn  đó  gộp  chung  thành  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  vị.  Những  người 

này vì cảm tạ ơn sâu từ bi giáo hóa của Phật nên bất luận Phật đến thuyết 

pháp chỗ nào, các Ngài đều cùng theo Phật làm chúng Tỳ-kheo nghe pháp 

trong pháp hội. Cũng như quý vị nghe kinh hiện giờ, dù có người đã được 

nghe rồi nhưng vẫn trung thành hộ pháp. Ví như có vị đệ tử đi dạy học ở nơi 

xa, nhưng mỗi kỳ thứ bảy vẫn trở về đây tham gia pháp hội và làm Phật sự 

trong hai ngày cuối tuần. Ðó là do lòng chơn thành hộ pháp của vị ấy. Lại có 

một đệ tử, dù có trăm công ngàn việc bận rộn vẫn  thu xếp đến nghe kinh. 

Lao tác cả ngày bận rộn, rất là mệt nhọc, nhưng vẫn đến nghe kinh, thật là 

rất có lòng thành. 



Câu hội, 



là mọi người đều hội họp ở một chỗ. 



Ðều là bậc đại A-la-hán, 



những  người  nhóm  họp  một  chỗ  đều  là  bậc  đại  A-la-hán  cả.  A-la-hán  là 

tiếng Phạn, có ba nghĩa rất gần với nghĩa của Tỳ-kheo. Tỳ-kheo là nhân của 

A-la-hán, còn La-hán là quả của Tỳ-kheo. 



Ba nghĩa của La-hán là: 



1. Ứng  Cúng:  Ở  nhân  là  Khất  Sĩ, nên ở  quả đáng được người, trời  cúng 

dường. 



2. Vô Sanh: Trong nhân là Bố Ma, nghĩa là làm cho ma sợ, làm cho "ma 

phiền não" sợ, làm ma chết sợ, thì quả đắc là vô sanh. 



3. Sát Tặc: Nhân là Phá Ác, nên quả gọi là Sát Tặc, giết giặc vô minh, giết 

giặc phiền não. 



Phá ma ngũ ấm và ma phiền não cùng ma chết. Chết cũng là một thứ ma. 

Giống như người tu hành tinh tấn nhưng khi có bịnh gần chết, thời nổi lên sợ 

sệt, đây tức là bị ma chết quấy động. Người chân thật tu hành phải không sợ 

sống cũng không sợ chết. Sống tức là chết, chết tức là sống, phải xem sống 

và chết như nhau, thì lòng dục vọng mới không sanh khởi. Nếu chết rồi thì 

sao lại có tâm dâm dục, tâm tham sân si mạn nghi ư? Lúc đó, tất cả phiền 

não đều không có, sẽ đạt đến cảnh giới hoàn toàn an lạc. Nhưng mà cảnh 

giới này không dễ gì đến được, tuy nhiên cũng không phải là khó khăn, chỉ 

cần quyết tâm mà thôi. 



Ðều là bậc đại A-la-hán, mọi người đều biết đến. 



Những  vị  đại  A-la-hán  này  đều  là  những  bậc  đạo  cao,  đức  trọng,  người 

người đều biết tiếng. 



Ðó là Trưởng lão Xá-lợi-phất, Ma ha Mục-kiền-liên. 



Trưởng lão là tiếng tôn xưng người lớn tuổi. Trưởng lão có ba hạng: 



1. Niên kỳ trưởng lão: Kỳ là người tuổi già. Tuổi già là người có tuổi tác 

rất cao. 



2. Pháp tánh trưởng lão: Tức là người hiểu rõ ràng Phật pháp. "Tánh" là tự 

tánh. Vị này hiểu rõ Phật pháp và thông đạt tự tánh, cho nên bất luận là tuổi 

tác vị ấy lớn hay nhỏ mà có trí huệ vô lượng, biện tài vô ngại, thì đều được 

gọi là “Pháp tánh trưởng lão”. Có khả năng như trên, dù là tuổi tác còn nhỏ 

cũng được gọi là trưởng lão, để giảng giải Phật pháp. Như Xá-lợi-phất lúc 

còn tám tuổi mà đã chiến thắng các Luận sư đương thời ở Ấn Ðộ. Trong bảy 

ngày, Ngài có thể thông suốt được Phật pháp, cho nên gọi là Trưởng Lão. 



3. Phước đức trưởng lão:  Vị này  có  rất  nhiều phước  đức, nên  ai  ai  cũng 

thích cúng dường vị ấy. Nhơn vì vị ấy tiếp nhận sự cúng dường của người 

nào cũng có thể khiến người ấy gieo trồng phước lành, cho nên nhơn đó mà 

có được đức hạnh. 



Xá-lợi-phất và Mục-kiền-liên đều là trưởng lão. Xá-lợi-phất là tiếng Phạn, 

cha Ngài tên là Ðề-xá, Lợi là tên của mẹ Ngài, Phất nghĩa là con, cho nên có 

một số kinh dịch là Xá-lợi-tử hoặc là Ưu-ba-đề-xá. Gộp tên cha mẹ lại làm 

tên của Ngài, cho nên gọi là Xá-lợi-phất, có nhiều cách phiên dịch. Có người 

dịch là Thân Tử, hoặc Thu Tử, hoặc Châu Tử. 



Ngài Xá-lợi-phất là người trí huệ bậc nhất trong hàng Thanh Văn, trí huệ 

của  Ngài  không  ai  sánh  kịp.  Ðương  lúc  Ngài  ở  trong  thai  mẹ  đã  giúp  mẹ 

biện luận luôn luôn được thắng. Bà biện luận với ai? Chính là với cậu của 

Ngài là Ma Ha Câu-hy-la. Trước kia, khi chưa mang thai ngài Xá-lợi-phất, 

mẹ  Ngài  cùng  em  bà  biện  luận,  càng  biện  luận  càng  thua.  Nhưng  từ  khi 

mang thai Ngài, bà biện luận với em không giống như trước, những lý lẽ đưa 

ra hoàn toàn vững chắc. Em của bà tức cậu của Ngài Xá-lợi-phất cũng rất 

thông minh, biết rằng đây không phải là chị biện luận hơn mình, mà là do sự 

giúp sức của đứa trẻ bà  mang trong bụng. Lúc đó ông bèn phát tâm đi về 

Nam Ấn Ðộ học môn Luận Lý. Cứ học, học mãi, trong nhiều năm, ngày xưa 

không có đèn điện, nhưng ông ta suốt ngày từ sáng đến tối đều siêng năng 

học tập: Bốn bộ Vệ-đà, bốn thuyết Luận học, thậm chí không có bỏ qua một 

giây phút nào. Học như vậy đến mấy năm, y phục rách cũng không kịp vá, 

mặt cũng không rửa, móng tay cũng không có thì giờ cắt, cho nên móng tay 

cứ mọc dài ra mãi, vì thế người ta gọi ông là Trường Trảo Phạm Chí. Ông 

định học xong tất cả những luận học sẽ trở về biện luận cùng cháu mình. Vì 

ông là một vị Ðại Luận Sư, mới nghĩ rằng: "Nếu không thắng được đứa cháu 

mình thì còn mặt mũi nào nhìn ai nữa!" Không dè sau khi học thành tài trở 

về lại phát hiện Xá-lợi-phất đã theo Phật xuất gia rồi. Ông cảm thấy không 

vui, cho việc học của mình là vô ích, và nói: "Phật có đạo đức gì? Chẳng qua 

chỉ là một ông Sa-môn. Ta phải đi tìm đứa cháu bắt về mới được." Ông ta 

bèn đi đến chỗ Phật định bắt cháu ông về. Phật nói: "Ông dựa vào lý do gì 

mà bắt cháu về? Tông chỉ của ông như thế nào?" 

Ông ta đáp: - Tôi lấy "Không thọ" làm tông chỉ. 



Phật nói: - Phải, ông lấy "Không thọ" làm tông chỉ tại sao ông còn thọ cái 

kiến  chấp  "không  thọ"  của  ông?  Tông  chỉ  của  ông  phải  chăng  là  thọ  cái 

không thọ? 



Từ  trước  đến  giờ,  ông  cho  tất  cả  đều  không  thọ,  bây  giờ  Phật  hỏi  ông: 

Phải chăng là thọ cái chấp "không thọ"? Ông tự xét: Nếu nói là thọ, thì cái lý 

"lấy không thọ làm tông" đã bị đổ nhào, không còn đứng vững nữa, vì là có 

thọ  rồi.  Nếu  nói  là  không  thọ,  thì  cả  đến  kiến  chấp  cũng  không  thọ  nữa. 

Nhưng khi lập tông này thì đã là có kiến chấp rồi, làm sao nói là không thọ 

kiến  chấp  ấy  ư?  Cho  nên  trả  lời  "thọ"  cùng  "không  thọ"  đều  không  đứng 

vững. Lúc đó ông tự nhận thua rồi. 



Trước  khi  biện  luận,  ông  giao  kết  với  Phật:  "Nếu  tôi  thắng  thì  tôi  mang 

Xá-lợi-phất về, không cho nó theo ông xuất gia. Còn nếu thua thì tôi sẽ cắt 

đầu dâng cho ông." 



Ông ta đem đầu đánh cuộc, khi thấy mình bại rồi ông ta liền co giò chạy 

một mạch. Chạy được ba bốn dặm, ông lại nghĩ: "Chà, bậy bạ quá! Ðã nói 

chắc rồi, hễ thua thì nộp đầu mà bây giờ lại chạy đi, đâu phải là hành động 

của đại trượng phu nam nhi hảo hán!" Ông bèn trở lại, xin với Phật Thích Ca 

cho mượn dao. Phật hỏi: "Ông mượn dao để làm gì?" Ông nói: "Tôi thua rồi, 

tôi phải cắt đầu nộp cho ông." Phật nói: "Giáo pháp ta không có cách làm 

như vậy. Ông đã thua rồi thì không được đi, phải ở đây xuất gia mới đúng." 

Ông  hỏi:  "Ðức  Thế Tôn  chịu nhận  tôi sao?"  Phật  gật  đầu.  Như  vậy  chẳng 

những cháu không bắt về được, mà người đòi bắt về cũng xuất gia làm Tỳ-

kheo nốt. Sau khi xuất gia, không bao lâu ông được Pháp Nhãn Tịnh, chứng 

Thánh Quả. 



Xá-lợi-phất ở trong thai mẹ đã có đại trí huệ giúp mẹ biện luận thắng cậu 

của ông. Lại nữa, Xá-lợi-phất trong bảy ngày liền thông đạt Thật tướng các 

pháp, lúc tám tuổi đã biện luận thắng tất cả luận sư, cho nên gọi là Ðại Trí 

Xá-lợi-phất. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni không ai hỏi mà tự nói ra Kinh A 

Di Ðà, đương thời lấy ngài Xá-lợi-phất làm Thượng Thủ, vì có trí huệ như 

ngài Xá-lợi-phất mới có thể tiếp nhận đạo lý thâm diệu của pháp môn Tịnh 

Ðộ. 



Ngài Xá-lợi-phất chẳng những là trí huệ bậc nhất mà thần thông của Ngài 

cũng thuộc vào hàng bậc nhất nữa. Một hôm có vị cư sĩ thiết trai thỉnh Phật 

cúng dường. Bấy giờ ngài Xá-lợi-phất đang nhập định, người ta gọi Ngài mà 

Ngài không xuất định. Bấy giờ ngài Mục-kiền-liên, vị thần thông bậc nhất, 

muốn dùng thần lực của mình để gọi ngài Xá-lợi-phất xuất định, nhưng sử 

dụng tận lực thần thông mà cả đến chéo áo của Ngài Xá-lợi-phất cũng không 

lay động. Ðiều này chứng tỏ rằng Ngài Xá-lợi-phất chẳng những là trí huệ 

đệ nhất mà thần thông cũng là bậc nhất. 



Tại sao ngài Xá-lợi-phất có trí huệ bậc nhất? Tại sao gọi Ngài là Ðại Trí 

Xá-lợi-phất?  Việc  này  phải  xét  theo  nhơn  quả.  Khi  Ngài  còn  tu  nhơn,  lúc 

mới phát tâm học Phật, gặp một vị Thầy, vị này hỏi: "Con muốn có trí huệ 

không?"  Xá-lợi-phất  đáp:  "Con  rất  muốn".  Lúc  ấy  vị  Thầy  mới  bảo  ông: 

"Nếu muốn được trí huệ thì phải học pháp môn Bát-nhã trí huệ, trì chú Lăng 

Nghiêm, chú Ðại Bi, Thập Chú, Tâm Kinh... Mỗi ngày trì tụng các chú ấy 

thời có thể mở được trí huệ." Xá-lợi-phất bèn tuân theo, mỗi ngày từ sáng tới 

tối, đi đứng nằm ngồi đều để tâm ở việc trì tụng, không có gián đoạn, thậm 

chí còn phát nguyện đời đời kiếp kiếp luôn kính lễ vị thầy đã dạy pháp Bát-

nhã. Như vậy, đời nào ông cũng học tập pháp môn Bát-nhã, đời nào cũng 

tăng thêm trí huệ. Ðến đời Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật, ông mới thành 

tựu được trí huệ như thế, có thể trong bảy ngày thông suốt Thật tướng các 

pháp. 



Ai là Thầy của ông ở thời tu nhơn? Chính là Phật Thích Ca Mâu Ni đấy. 

Cho nên khi Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật rồi, ông cũng thành bậc đại 

A-la-hán. Ðó là nhơn duyên mà ngài Xá-lợi-phất thành tựu đại trí huệ. Chủ 

yếu là vì lúc nào ông cũng không quên lời dạy bảo của bậc thiện tri thức, cho 

nên nội trong bảy ngày mà thông suốt các pháp như vậy. 



Chúng ta tại sao học kinh chú rất chậm, thậm chí mấy tháng trời mà chú 

Lăng Nghiêm không thuộc? Ðó là vì đời trước chúng ta chưa học qua thứ 

Phật pháp ấy, đến bây giờ mới bắt đầu học. Ðiều cần nhất là học Phật pháp 

không nên lười biếng, cần phải bắt chước sự siêng năng vượt bực của ngài 

Xá-lợi-phất, ngày  đêm  không lười biếng để  học  Phật  pháp. Cho nên  người 

bây giờ nhớ không được kinh chú, cần phải cố sức lên, đó gọi là "Cần năng 

bổ chuyết” (siêng năng bù đắp chỗ vụng về). Nếu nhớ được rõ ràng, cũng 

càng phải nỗ lực gấp bội để tăng thêm trí huệ của chính mình. 



Tại sao trí huệ của ta kém hơn người khác? Tại vì chúng ta chưa học Phật 

pháp. Cho nên phải phát nguyện học tập Phật pháp thì tương lai chúng ta sẽ 

được đại trí như ngài Xá-lợi-phất. Ngoài ra chúng ta còn phải học theo đại trí 

của Bồ-tát Văn-thù-sư-lợi, vì trí huệ của Ngài còn thâm diệu hơn ngài Xá-

lợi-phất nhiều. 



Ma-ha Mục-kiền liên. Ma-ha là tiếng phạn có ba nghĩa: 



1. Lớn: Vì Ngài là bực trưởng lão được quốc vương, đại thần cung kính. 



2. Nhiều: Ngài học tập cả ba tạng mười hai bộ kinh điển. 



3. Hơn hết: Ngài vượt hơn tất cả các ngoại đạo khác. 



Mục-kiền liên là tiếng Phạn, Trung Hoa dịch là Thái Thúc Thị, hoặc Lai 

Phục Căn, nhơn vì tổ tiên ngài khi tu hành ăn thứ rau này cho nên lấy đó đặt 

tên. Tên của ngài còn có một nghĩa là Câu-luật-đà, nhơn vì cha mẹ ngài cầu 

đảo với thần cây mà sinh ra ngài. 



Tôn giả Mục-kiền-liên là bậc thần thông bậc nhất, khi ngài mới chứng A-

la-hán liền được sáu thứ thông. Sáu thứ thần thông là: 



1.  Thiên  nhãn  thông:  Chẳng  những  có  thể  thấy  được  tất  cả  tình  hình  ở 

nhơn gian mà lại còn có thể thấy được nhứt cử nhứt động của các người ở 

trên cõi trời. 



2. Thiên nhĩ thông: Chẳng những thấy được mà còn có thể nghe được mọi 

lời nói, mọi hành động của người và trời. 



3. Tha tâm thông: Khi hai bên gặp nhau, trong tâm bạn có ý nghĩ gì, dù 

chưa  nói  ra  miệng  nhưng  đối  phương  đã  biết  rõ  những  điều  bạn  nghĩ  và 

những việc bạn định làm. 



4. Túc mạng thông: Chẳng những biết được ý nghĩ của bạn trong hiện tại, 

mà cả đến nhơn quả đời trước của bạn cũng biết được rõ ràng. 



5. Thần túc thông: Cũng gọi là Thần Cảnh Thông hay Như Ý Thông. Sao 

gọi  là  Thần  Túc  Thông?  -  Ðó  là  một  sức  mạnh  không  thể  nghĩ  lường,  có 

thiên  biến  vạn  hóa,  ngay  đến  quỷ  thần  cũng  không  lường  biết.  Lại  gọi  là 

Thần Cảnh Thông, vì có thể đến mọi cảnh giới, thông suốt không bị ngăn 

ngại,  và  Như  Ý  Thông:  Ðược  toại  lòng  mong  muốn,  muốn  lên  trời  hoặc 

xuống địa ngục đều được tùy ý; thậm chí vào lửa, lửa không đốt được; vào 

nước, nước không nhận chìm; có thể mặc ý xuyên qua vách tường, không 

cần phải theo lối cửa; toại lòng như ý, muốn gì được nấy. 



6. Lậu tận thông: Ðã sạch cả hữu lậu. Hàng phàm phu đều có hữu lậu, như 

cái bình pha lê bị rạn nứt không đựng nước được, hễ đổ nước vào liền chảy 

hết; nứt càng lớn thì nước chảy càng mau. Nếu không nứt thì nước sẽ không 

lậu (rỉ) chảy ra. 



Người  ta  có  hữu  lậu  là  thế  nào?  Người  ta  uống  nước,  ăn  cơm,  khi  biến 

thành đại tiểu tiện thì sẽ rịn chảy ra. Người ưa nổi cáu, có tâm tham, sân, si, 

mạn, nghi... đó đều là lậu. Có lậu tức là không giữ được. Lậu tận thông tức 

là lậu ấy không còn có nữa. Lậu là những lỗi lầm, tập khí. Người ta không 

có lỗi lớn thì có lỗi nhỏ, không có lỗi nhỏ thì có lỗi vặt; khi không có lậu lớn 

thì có lậu nhỏ; khi không có lậu nhỏ lại có những tập khí vi tế. Về chữ Lậu 

thì giảng mãi cũng không cùng. 



Tôn giả Mục-kiền-liên sau khi được sáu thần thông, ngài liền dùng thiên 

nhãn thông xem khắp thế giới, tìm kiếm cha mẹ mình, nhưng trước hết chú ý 

tìm mẹ của ngài thì thấy bà ở trong địa ngục. Tại sao bà mẹ của ngài lại ở 

trong địa ngục? Tại vì bà ta lúc sanh thời  không tin Tam Bảo Phật, Pháp, 

Tăng, chẳng những không tin mà còn hủy báng Tam Bảo, rồi còn sát sanh, 

ưa ăn trứng cá. Vì sát sanh quá nhiều nên phải bị đọa vào địa ngục. Tôn giả 

Mục-kiền-liên bấy giờ mới đem bát cơm cho mẹ ăn. Bà mẹ ngài vội vàng 

một tay cầm bát (vì lòng tham của bà quá nặng, sợ bọn ngạ quỷ kia đến cướp 

cơm của bà. Ngạ quỷ là loài tâm tham quá nặng), len lén bốc ăn. Nhưng vì 

nghiệp chướng bà quá nặng, trước khi cơm vào miệng đã cháy thành than, 

không thể ăn được mà còn làm phỏng miệng bà. Tôn giả Mục-kiền-liên dù 

có thần thông cũng không cách nào làm cho cơm không trở thành than được, 

vì thế ngài tức tốc về cầu cứu với Phật. 



Ðức  Phật  liền  dạy  cho  ngài  một  phương  pháp  cứu  giúp  mẫu  thân,  tức  là 

thiết lễ cúng Vu Lan Bồn. Vu Lan Bồn là tiếng Phạn, Trung Hoa dịch là Giải 

Ðảo Huyền, nghĩa là  “giải cứu người bị treo ngược”, tức là giải thoát cho 

những người biến thành ngạ quỷ bị khổ giống như bị treo ngược trong địa 

ngục. Phật dạy Ngài vào ngày Rằm tháng bảy, sau khi chư Tăng làm lễ Tự 

Tứ, hãy dùng thức ăn đủ cả trăm vị để cúng dường mười phương tăng, thì 

mới có thể cứu mẹ ngài thoát khổ được. Tôn giả Mục-kiền-liên y theo cách 

đó  mà  thi  hành,  quả  nhiên  siêu  độ  được  mẹ  ngài  sanh  lên  cõi  trời;  chẳng 

những mẹ ngài mà tất cả những ngạ quỷ trong địa ngục ngày đó đều được 

siêu độ vãng sanh Cực Lạc. 



Có người nói: "Tôi không tin thức ăn sẽ hóa thành than lửa khi đưa đến 

cho  ngạ  quỷ  ăn."  Ðiều  đó  làm  cho  bạn  không  tin  cũng  phải,  trước  khi  tôi 

cũng không tin như vậy. Nhưng mà trong vũ trụ có biết bao nhiêu việc rất lạ 

lùng, nói một vài lời cũng khó hết được, huống chi là những việc ngoài vũ 

trụ ư? Ví như nước trong, loài người và súc vật thấy là nước, nhưng thiên 

nhơn thấy là lưu ly, ngạ quỷ thấy là lửa. Những cái thấy đó đều là do nghiệp 

báo  hiện  ra.  Trời,  người  ngạ  quỷ...  mỗi  loại  đều  có  nghiệp  báo  riêng,  do 

nghiệp lực hiện ra mà thấy như vậy. Trên đây chính là nhơn duyên mà tôn 

giả Mục-kiền-liên cầu Phật để cứu mẹ. 



Ma-ha-Ca-Diếp,  Ma-ha-Ca-chiên-diên,  Ma-ha-Câu-hy-la,  Ly-bà-đa, 

Châu-lợi-bàn-đà-dà, Nan-đà, A Nan-đà, La-hầu-la, Kiều-phạm-ba-đề. 



Ma-ha-Ca-Diếp. Ma-ha có ba nghĩa: Lớn, nhiều và hơn hết, cho nên Ma-

ha Ca Diếp tức là Ðại Ca Diếp. Ca Diếp là tiếng Phạn, Trung Hoa dịch là 

Ðại Quy Thị. Ðại Quy Thị là họ của ngài, nhơn vì tổ tiên của ngài nhìn thấy 

một con rùa lớn cõng trên lưng một cái bản đồ, rồi theo đó mà tu hành, nên 

lấy đó làm họ của mình. Ca Diếp còn dịch là Ẩm Quang Thị, vì trên thân của 

ngài có ánh sáng, có thể lấn át các ánh sáng của người, giống như là "uống 

hết" (ẩm) tất cả ánh sáng vậy. 



Tại  sao  ngài  lại  có  được  ánh  sáng  như  thế?  Vào  thời  bảy  Ðức  Phật  quá 

khứ, thời Ðức Phật Tỳ-bà-thi, có một ngôi chùa hư nát; tượng Phật không có 

gì che mưa gió. Lúc ấy có một cô gái nghèo phát tâm muốn thếp vàng tượng 

Phật và sửa lại ngôi chùa. Mỗi ngày cô đi hóa duyên khắp nơi, đến khi đủ 

tiền,  rồi  mời  một  người  thợ  bạc  đến  để  thếp  vàng  sửa  lại  kim  thân  tượng 

Phật. 



Công việc xong, người thợ bạc sanh ra một thứ tình cảm yêu mến cô gái 

ấy, nên mới nói với cô gái rằng: "Cô sửa chùa công đức rất lớn. Nhưng công 

đức đó có thể tính cho hai người được không? Cô ra vàng, tôi ra công, không 

tính với cô tiền công." Lúc đó hai người cùng nhau sửa sang tượng Phật và 

ngôi chùa được hoàn hảo. Xong việc, người thợ bạc xin cầu hôn với cô gái 

nghèo  ấy.  Hai  người  bèn  kết  nghĩa  vợ  chồng.  Vì  nhơn  duyên  thếp  vàng 

tượng Phật nên về sau đời đời kiếp kiếp trên thân hai người đều phóng ra 

ánh sáng màu vàng ánh. Trong chín mươi mốt kiếp, hai người sanh ra đều 

làm vợ chồng. Ðời này sanh tại nước Ma-kiệt-đà, vào họ Ca-Diếp, khi ngài 

được hai mươi tuổi cha mẹ muốn cưới vợ cho, ngài nói: "Nhứt định phải tìm 

cho được cô gái mà trên thân có ánh sáng sắc vàng, tôi mới chịu kết hôn." 

Về sau, quả nhiên ở một nước kia có cô gái trên thân cũng có ánh sáng sắc 

vàng như ngài.  Ðó là  do tiền nhơn  hậu  quả  gây  tạo  nghiệp  lành  mà  chiêu 

cảm  ra,  cho  nên  đời  đời  kiếp  kiếp  họ  đều  có  ánh  sáng  sắc  vàng.  Hai  vợ 

chồng họ đời nào cũng đều là người tu hành, cùng nhau nghiên cứu phương 

pháp tu tập. Thời đó, ngài Ca Diếp xuất gia làm Tỳ-kheo, cô vợ cũng xuất 

gia làm Tỳ-kheo ni, tên là Kim Quang Minh Tỳ-kheo ni. Ngài Ðại Ca-Diếp 

tên là Tỳ-bát-la, đây cũng là tên cây, do vì cha mẹ ngài cầu đảo với thần cây 

mà sanh ra ngài nên lấy tên cây mà đặt tên con. 



Tôn giả Ma-ha Ca Diếp là người có địa vị rất quan trọng trong Phật giáo. 

Chư Phật thuyết pháp, các vị Ðại Phạm thiên cùng tụ hội và dâng hoa sen 

bằng vàng lên cúng Phật. Có một hôm, Phật cầm hoa sen vàng đưa ra trước 

đại chúng, bấy giờ, trong pháp hội có hàng trăm vạn trời, người, không ai 

biểu lộ thái độ gì, chỉ có tôn giả Ma-ha Ca Diếp mỉm cười. Lúc đó Phật nói: 

"Ta  có  chánh  pháp  nhãn  tạng  Niết-bàn  diệu  tâm,  pháp  môn  tâm  ấn,  thật 

tướng vô tướng, đã truyền cho Ca Diếp." Vì thế ngài Ca Diếp là Tổ đời thứ 

nhất của Phật giáo ở Thiên Trúc. Tôn giả hiện giờ vẫn còn sống ở thế giới 

này. Sau khi Phật nhập Niết-bàn, Tôn giả Ma-ha Ca Diếp bèn đến núi Kê 

Túc ở Vân Nam nhập định, đợi lúc đương lai hạ sanh Di Lặc Tôn Phật ra đời 

thành Phật, ngài mới đem cà-sa viền vàng giao cho Ðức Phật Di Lặc, chừng 

đó ngài mới hoàn tất những việc cần làm. 



Khi tôn giả Ca Diếp quy y Phật xuất gia làm Tỳ-kheo thì đã một trăm sáu 

mươi tuổi, qua bốn mươi chín năm Phật thuyết pháp, hơn ba trăm hội giảng 

kinh, tôn giả đã hơn hai trăm tuổi. Từ khi Phật nhập diệt đến nay đã hơn ba 

ngàn năm, có rất nhiều người tu hành đến núi Kê Túc để triều bái Tổ Sư Ca 


Diếp. Núi Kê Túc thường có ba thứ ánh sáng: ánh sáng Phật, ánh sáng vàng, 

ánh sáng bạc. Khi đến núi Kê Túc lễ lạy, nếu người có lòng chí thành thì có 

thể nghe được tiếng chuông vang ra từ trong núi, chỉ nghe tiếng chuông chứ 

không thấy chuông, cách núi Kê Túc mấy trăm dặm đều có thể nghe được. 

Ðó thật là cảnh giới bất khả tư nghì! 



Tôn  giả  Ca  Diếp  là  người  được  hai  cái  bậc  nhất  trong  số  đệ  tử  Phật.  1) 

Ðầu-đà bậc  nhất, 2) Tuổi  cao  bậc nhất.  Trong  các  đệ tử  của  Phật,  luận về 

tuổi  tác  thì  không  có  ai  hơn  ngài.  Trong  hàng  đệ  tử  của  Phật,  ngài  ăn  rất 

kham khổ, thọ dụng rất kham khổ, tu hành cũng rất kham khổ, cho nên được 

tôn là hạnh Ðầu-đà bậc nhất. 



Ðầu-đà là  tiếng  Phạn, Trung  Hoa dịch là  Ðẩu  Tẩu  tức là phấn  chấn  tinh 

thần, mạnh mẽ tinh tấn. Ðầu-đà tức là thực hành khổ hạnh, có mười hai thứ 

khổ hạnh, mười hai hạnh Ðầu-đà này là biểu hiện sự trụ trì Phật pháp. Chỉ 

cần có người tu hạnh Ðầu-đà thì Phật pháp còn trụ lâu ở thế gian; nếu không 

có người tu hạnh Ðầu-đà thì Phật pháp bị diệt mất. Mười hai hạnh Ðầu-đà là: 



1. Mặc y phấn tảo: Y phấn tảo là gì? Tức là loại y phục hoặc vải mà người 

ta đã dùng rồi không cần nữa, vứt bỏ đi thì người xuất gia đem những thứ y 

phục đó về giặt sạch may thành y phục của mình. Mặc những thứ y phục này 

có  những  lợi  ích  gì?  Có  lợi  ích  rất  lớn  là  khiến  cho  mình  không  còn  tâm 

tham, không thích y phục đẹp, mặc thứ y phục này khiến cho trong lòng rất 

an tịnh, bớt đi lòng tham, cũng khiến cho người khác không có tâm tham. 

Nếu mình mặc bộ y phục quá đẹp, người khác có thể sanh ra một thứ lòng 

hâm mộ, từ hâm mộ sanh ra ganh ghét, từ ganh ghét sanh ra tâm tham, kế đó 

sanh  ra  tâm  trộm  cắp.  Nếu  mặc  y  phấn  tảo  thì  không  có  ai  muốn  đến  lấy 

trộm, đó là có lợi cho mình mà cũng có lợi cho người khác; cũng là những y 

phục Phá Nạp mà người xuất gia hay mặc. Vì thế người xuất gia cũng gọi là 

"Nạp tử", có nghĩa là nói người xuất gia mặc y Phá-nạp. 



2. Chỉ có ba y, bình bát, tọa cụ: Tức là những đồ vật mà người xuất gia 

được có. Ba y là: 



- Ðại y: Có loại hai mươi lăm điều, một trăm lẻ tám miếng. Thứ y này đắp 

mặc khi giảng kinh thuyết pháp hay khi vào hoàng cung. 



- Thất điều y: Là y bảy điều, đắp mặc khi lễ sám lạy Phật. 



- Ngũ y: Là y năm điều, đắp  mặc khi chấp lao phục dịch, đi ra vào, đón 

rước tiếp đãi khách khứa. 



Tại  sao  chỉ  có ba  y, bình  bát  và  tọa  cụ?  Ðó  cũng  là  khuyên  bảo  phải  tri 

túc, chớ tham nhiều vật chất. Dưới đây là nói về vật thực, có năm mục: 



3.  Thường  khất  thực:  Thường  ôm  bát  đi  khất  thực,  tự  mình  không  nấu 

nướng. 



4. Theo thứ lớp khất thực: Tức là ngừng ở mỗi nhà khất thực, không nói là 

bỏ nhà người nghèo khổ mà đến nhà người giàu có để khất thực. Nếu ngừng 

lại ở từng nhà thì một ngày hóa duyên trước cửa bảy nhà. Nếu bảy nhà đều 

không cúng dường thì ngày hôm đó không ăn. Không thể lựa chọn mà phải 

bình đẳng khất thực. Không giống như tôn giả Tu-Bồ-đề và Ðại Ca Diếp có 

tâm  phân  biệt,  tôn  giả  Ðại  Ca  Diếp  chuyên  đến  nhà  người  nghèo  để  khất 

thực, vì ngài nghĩ rằng người nghèo thật đáng thương, nếu không gieo trồng 

phước lành cho họ thì đời sau lại càng khổ hơn, vì thế ngài cứ đến hóa duyên 

người nghèo. Trái lại, Tôn giả Tu-Bồ-đề lại chuyên hóa duyên người có tiền 

mà không hóa duyên người nghèo khổ. Ngài cho rằng: "Người giàu, nếu đời 

nay không gieo trồng phước lành thì đời sau lại nghèo khổ." Mỗi vị đều trình 

bày lý do của mình, Ðức Phật mới quở trách các vị ấy là bậc A-la-hán có 

tâm phân biệt không bình đẳng. 



5.  Giữa  ngày  ăn  một  bữa:  Sáng  sớm  và  chiều  tối  không  ăn  chi  hết,  chỉ 

đúng trưa (từ 11-12 giờ) mới ăn. Có người không hiểu Phật pháp, cho rằng 

giữa ngày ăn một bữa chính là Trì Ngọ. Trì Ngọ là buổi sáng ăn, buổi chiều 

không ăn. Nếu sáng, chiều và trưa đều ăn thì gọi là "năng cật." Giữa ngày ăn 

một bữa, là tu hành theo chế độ của Phật dạy, nhơn vì giữa ngọ là thời gian 

Phật ứng cúng. Sáng sớm là chư Thiên ăn, quá Ngọ là súc sanh ăn, chiều tối 

là ngạ quỷ ăn. Tại sao người xuất gia không ăn chiều? Vì ăn chiều khua đũa 

bát, ngạ quỷ  có  thể đến  cướp  lấy  thức ăn,  nhưng  mà  thức  ăn  một  khi  vào 

miệng liền biến thành lửa đỏ, nhơn đó mà sanh lòng sân hận, rồi làm cho 

người xuất gia sanh bịnh. Thế nên người xuất gia không ăn chiều. 



6.  Ăn  ít  một  chút:  Tức  là  không  ăn  quá  nhiều,  nếu  ăn  quá  nhiều,  bụng 

không có chỗ chứa thức ăn cho nên phải bận rộn rất nhiều cho việc tiêu hóa. 



7. Quá ngọ không uống nước cô đặc: Nước cô đặc là nước ép từ trái cây, 

sữa bò, sữa đậu nành. Quá giờ Ngọ, người tu hạnh Ðầu-đà chơn chính thì 

không uống những thứ nước cô đặc ấỵ 



Có  người  chỉ  tu  một  thứ  hạnh  Ðầu-đà, hoặc  hai, hoặc  ba, hoặc  bốn  thứ, 

hoặc tu trọn vẹn các hạh Ðầu-đà, đều là tùy theo sức mình mà thực hành. 

Năm mục ở trên là về ăn uống, còn năm mục sau đây là về mặc ở. Người tu 

hành cũng không tránh khỏi các vấn đề ăn mặc, ở, đi; cho nên có mười hai 

thứ hạnh Ðầu-đà. 



8. Ở noi A-lan-nhã: A-lan-nhã dịch là Tịch Tịnh Xứ, tức là chỗ rất ít bóng 

người,  không  có  thứ  tiếng  tạp  loạn,  đó  là  nơi  mắt  không  thấy  thì  miệng 

không ham, tai không nghe thì tâm không phiền. Giống như người thấy đồ 

ăn  ngon  thì  sanh  ra  lòng  muốn  ăn.  Tai  không  nghe  nhiều  tiếng  ồn  ào  thì 

trong lòng không sanh phiền não, còn ở chỗ vắng lặng thì dễ dụng công tu 

hành, dễ ngộ đạo. 



9. Ở dưới bóng cây: Người tu hành ở dưới bóng cây, nhưng không quá ba 

đêm. Ở qua hai đêm thì phải dời chỗ. Tại sao thế? Vì nếu ở đó ba đêm thì sẽ 

có người đến cúng dường. Vì người tu hạnh Ðầu-đà không mong cầu phan 

duyên, không mong cầu được cúng dường thức ăn ngon. 



10. Ở lộ thiên: Tức là ở khoảng đất trống. 



11. Ở gò mả: Tức là ở bên gò mả khiến cho tự mình có một thứ cảm giác 

để đối trị với tánh buông lung: "Này, ở đó có người chết, nếu không tu hành 

về sau ta cũng giống như thế, ta phải gấp rút tu hành mới được." Ở bên gò 

mả thì không thể nào lười biếng được. 





12.  Lưng  không  dính  chiếu:  Tức  là  thường  ngồi  không  nằm,  không  có 

nằm khi ngủ nghỉ, như thế mới có thể dụng công mà không lười nhác. 



Tôn giả Ca Diếp chẳng phải chỉ tu một thứ hạnh Ðầu-đà, mà cả mười hai 

hạnh Ðầu-đà đều tu trọn vẹn. Ðến khi ngài hơn hai trăm tuổi, Phật thấy ngài 

tu hạnh Ðầu-đà, không nhẫn tâm để ngài khổ cực quá, có một hôm tôn giả 

Ca Diếp đến ra mắt Phật, Phật chia nửa tòa cho Tôn giả Ca Diếp cùng ngồi 

rồi nói với ngài rằng: "Ông nay tuổi đã quá già rồi, nên nghỉ bớt đi, chớ nên 

theo hạnh Ðầu-đà cực khổ như thế nữa." Tôn giả Ca Diếp nghe Phật dạy, chỉ 

cười mà không đáp. Nhưng khi ngài trở về vẫn tu hạnh Ðầu-đà, không cho 

rằng mình tuổi tác đã cao mà ngưng tu hạnh Ðầu-đà. Ðức Phật biết việc ấy 

nên vui vẻ nói: "Trong Phật pháp của ta, hạnh Ðầu-đà của Ca Diếp có thể 

làm cho Phật pháp trụ thế năm trăm năm nữa." Cho nên ngài Ca Diếp được 

khen là hạnh Ðầu-đà bậc nhất. 



Mười  hai  hạnh  Ðầu-đà  là  việc  tu  hành  của  người  xuất  gia,  có  một  số 

người tại gia nói: "Mười hai hạnh Ðầu-đà là để cho người xuất gia tu, chứ 

nói với người tại gia chúng tôi để làm gì?" 



Câu nói này mới nghe dường như rất đúng, nhưng xét kỹ lại một chút thật 

là quá mê si! Tại sao biết được mình trước kia không phải là người tu hành, 

chưa từng tu hạnh Ðầu-đà? Có thể là các vị quên mất đấy, nên bây giờ tôi 

xin nhắc lại. 



Làm  sao  mình  biết  đời  sau  mình  không  xuất  gia?  Hoặc  là  đời  sau  hạt 

giống  Bồ-đề  của  mình được thành thục,  công đức viên  mãn,  mình  sẽ  xuất 

gia? Nếu vào đời sau sẽ tu mười hai hạnh Ðầu-đà, thì sẽ cảm thấy rất quen 

thuộc, rất tương ưng, đó là do đời nay được nghe đến, cho nên đời sau mới 

rất thích thú mà tu hành. Ðó cũng là do quá khứ gieo trồng nhơn lành nên 

đời nay kết được quả lành vậy. Hoặc là đời nay gieo trồng nhơn lành này, 

đời sau kết được quả lành kia. Ai dám chắc mình mãi mãi là người tại gia? 

Ai dám chắc mình mãi mãi không là người xuất gia? Ai cũng không thể nói 

mình mãi mãi là phàm phu. 



Ma-ha Ca-chiên-diên: Ma-ha, đã giải ở trên. Ca-chiên-diên là tiếng Phạn, 

Trung Hoa dịch là Văn Sức. Vị Tôn giả này khéo trau chuốt văn từ, khéo về 

nghị luận, được khen là nghị luận bậc nhất. Vị tôn giả này nghị luận với bất 

cứ ai thì nhứt định được thắng lợi. Có một lần tôn giả biện luận với vị ngoại 

đạo chấp đoạn thường, ngoại đạo hỏi: "Phật giáo nói có sáu nẻo luân hồi, tôi 

thấy lý luận này không đúng, ông nói người chết rồi trở lại làm người, nhưng 

tôi chưa thấy có ai chết rồi lại trở về nhà báo tin cả. Thế thì ông làm sao biết 

người chết rồi lại sanh trở lại làm người ư? Ðiều này không có căn cứ. Tôi 

cho  rằng  người  ta  chết  rồi  giống  như  là  ngọn  đèn  tắt,  không  có  đời  sau. 

Người có đời sau, chỉ là một thứ tưởng tượng, đó là một thứ giả thiết của 

người đời mà thôi." 



Tôn giả nghe rồi mới nói với vị ngoại đạo rằng: "Người chết rồi có thể trở 

về hay không; trước đây khi trả lời câu hỏi đó, tôi xin hỏi ông: Người phạm 

tội, bị chính phủ bắt cầm tù, người ấy có tự ý trở về nhà được không? Người 

ấy có được tự do không?" 





Ngoại đạo đáp: "Ðương nhiên là không có tự do, không thể tùy ý trở về 

nhà rồi." 



Tôn giả nói: "Thế thì người chết rồi, vào địa ngục, cũng giống như người 

phạm tội bị bắt cầm tù, không thể tự do trở về được." 



Ngoại đạo nghe xong, nói: "Ðiều này rất có lý! Người ta vào địa ngục thì 

không tự do rồi; nhưng nếu người ấy sanh lên trời thì rất tự do, tại sao cũng 

không thấy có ai sanh lên trời rồi lại trở về nhà báo cho gia đình biết để khỏi 

phải lo? Vì thế lý luận người chết rồi sanh lên trời cũng không đứng vững." 

Tôn giả Ca-chiên-diên đáp: "Ông nói cũng rất có lý đấy. Tôi xin lại đưa một 

thí dụ: Ví như có người bất cẩn lọt vào hố xí (ngày xưa hố xí không giống 

với nhà xí bây giờ, người ta đào xuống đất một cái hố lớn, bên trên gác một 

miếng ván, người ta ngồi trên miếng ván mà đại tiểu tiện. Nếu miếng ván ấy 

bị mục gẫy, người ta không cẩn thận sẽ bị rớt xuống đó), chẳng dễ gì sau khi 

ra khỏi hố xí rồi lại chịu nhảy trở vào nữa sao? Người ta ở thế gian này có 

khác nào trong hố xí, được sanh lên cõi trời giống như ra khỏi hố xí, vì thế 

nên không trở về nữa. Giả như người này từ trên trời lại trở về, cũng phải 

trải qua một thời gian dài, vì một ngày đêm trên cõi trời Tứ Thiên Vương 

bằng năm mươi năm ở nhơn gian, một ngày đêm ở cõi trời Tam Thập Tam 

(trời Ðao Lợi) thì bằng một trăm năm ở nhơn gian, một ngày đêm ở trời Dạ 

Ma bằng hai trăm năm ở nhơn gian. Ví như có người sanh lên trời rồi, trước 

phải an bài chỗ ở. Chỗ ở an bài ổn thỏa xong phải mất đi một hoặc hai ngày, 

nếu như ngày thứ ba lại trở về thì đã quá ba trăm năm rồi. Lúc đó bà con 

thân quyến đã chết cả rồi nên không thấy được có người từ cõi trời trở về." 



Ngài Ma-ha Ca-chiên-diên biện tài vô ngại mỗi lần tranh biện đều thắng 

ngoại đạo chấp đoạn, chấp thường, khiến cho họ tâm phục, khẩu phục mà 

tiếp  nhận  sự  giáo  hóa  của  Phật.  Vị  tôn  giả  này  còn  có  một  tên  là  Phiến 

Thằng, vì khi ông ra đời không bao lâu, cha ông chết, bà mẹ muốn cải giá, 

nhưng vì có đứa bé như sợi dây níu bà lại không dứt được. Ngài còn có một 

tên là Hảo Kiên, vì vai của ngài nở nang phi thường, nhìn rất đẹp mắt. Ngài 

lại còn một tên là Tư Thắng. Tên này bắt nguồn từ tư tưởng linh lợi, biện tài 

vô ngại của ngài. Vì ngài có đầy đủ bốn thứ vô ngại biện tài nên trong hàng 

đại đệ tử của Phật được tôn xưng là nghị luận bậc nhất. 

Bốn biện tài vô ngại là: 



1. Pháp vô ngại biện: Tức là biện tài thông đạt tên gọi các pháp, phân biệt 

không vướng mắc. 



2. Nghĩa vô ngại biện: Biện tài rõ biết lý của các pháp, thông suốt không 

trở ngại. 



3. Từ vô ngại biện: Biện tài thông hiểu các thứ ngôn từ, tùy ý diễn nói. 



4.  Nhạo  thuyết  vô  ngại  biện:  Biện  giải  nghĩa  của  các  pháp,  viên  dung 

không vướng mắc, giảng nói cho chúng sanh một cách tự tại. 



Ma-ha Câu-hy-la: Ngài là cậu của Tôn giả Xá-lợi-phất. Câu-hy-la là tiếng 

Phạn, Trung Hoa dịch là Ðại Tất (vì là người có đầu gối lớn nhất trong gia 

đình cho nên gọi là Ðại Tất). Ngài là người giỏi biện tranh, do muốn luận 

thắng cháu mình nên ngài đến Nam Ấn Ðộ học kỹ thuật biện luận và học các 

thứ pháp của ngoại đạo, đến nỗi không có thời gian để cắt móng tay, vì thế 

móng tay mọc ra rất dài, người ta mới gọi ngài là Trường Trảo Phạm-chí. 



Ly-bà-đa: Trung Hoa dịch là Phòng Tú, là ngôi sao thứ tư trong nhị thập 

bát tú. Tại sao ngài có tên là Phòng Tú? Vì ngài là đứa con do cha mẹ cầu 

đảo nơi sao Phòng Tú mà sanh ra cho nên lấy tên sao đặt tên ngài. Vị Tôn 

giả này còn có một tên nữa, dịch ý là "Giả Hòa Hợp". Tại sao gọi là Giả Hòa 

Hợp? Bởi vì một hôm tôn giả đi dạo chơi ở bên ngoài, không ngờ trời lại tối, 

trở về nhà không kịp nữa. Vì đi dạo một ngày rất là mệt mỏi, ngài bỗng gặp 

một  cái nhà tạm  nghỉ  ở  bên  đường, liền vào đó  nghỉ  qua  đêm.  Ðương lúc 

ngài thiu thỉu ngủ, có hai con quỷ một lớn một nhỏ, quỷ lớn thân hình rất to, 

mặt xanh môi đỏ, răng nanh to như ngà voi chĩa ra ngoài chiếc miệng rộng 

hoác, xấu xí phi thường. Còn con quỷ nhỏ lại càng xấu hơn: mắt, tai, mũi, 

lưỡi, miệng gần như gom lại một chỗ, thật là khó nhìn. Con quỷ lớn ấy vác 

một  cái  thây  ma  đến  hỏi  ngài  Ly-bà-đa:  "Hai  đứa  tôi  ăn  cái  thây  ma  này 

được không?" 



Nếu  ngài  Ly-bà-đa  nói  "Ðược"  thì  hai  con  quỷ  sẽ  nói:  "Chúng  tôi  chỉ 

muốn ăn thịt ông thôi." 



Nếu như nói "Không được" thì hai con quỷ sẽ không có gì để ăn và cũng 

đòi ăn thịt ngài. 



Bất luận là ngài nói thế nào, hai con quỷ cũng đều muốn ăn thịt ngài cả, vì 

thế ngài không trả lời là ăn được hay không. Tiếp theo, con quỷ lớn xé ăn 

cặp đùi của thây ma. Con quỷ nhỏ bèn rứt cặp đùi của ngài Ly-bà-đa đem 

ráp vào thân thây ma ấy. Ăn xong cặp đùi, con quỷ lớn lại ăn tiếp hai cánh 

tay. Con quỷ nhỏ lại rứt hai cánh tay của ngài Ly-bà-đa đem ráp vào thân 

thây ma. Cứ theo đà đó, con quỷ lớn lại lần lần nuốt hết cả  khúc mình của 

thây ma và con quỷ nhỏ lại đem khúc mình của ngài Ly-bà-đa ráp thế vào 

đó. Vì thế ngài Ly-bà-đa mới nghĩ rằng: "Bây giờ ta không còn thân thể nữa, 

vì toàn bộ thân thể đã ráp vào thây ma rồi." Câu nói ấy làm cho ngài khai 

ngộ và xuất gia chứng quả, nên tên của ngài là Giả Hòa Hợp. 



Châu-lợi-bàn-đà-già (Tiểu Ðịa Ðạo) cùng với Bàn-đà-già (Ðịa Ðạo) là hai 

anh em. Anh sanh ở bên đường, em cũng sanh ở bên đường, cho nên mới có 

tên này. Theo phong tục Ấn Ðộ, người con gái sau khi kết hôn, khi sắp sanh 

nở phải trở về nhà cha mẹ. Người anh có tên là Ðịa Ðạo, vì lúc bà mẹ sắp 

sanh, đáng lẽ phải về nhà sớm một tí, nhưng bà ta không chịu về. Tới giờ 

phút chót, đứa bé sắp sanh ra bà mới chịu trở về, kết quả là chưa tới được 

nhà bà đã sanh đứa bé dọc đường, cho nên đặt tên là Ðịa Ðạo, nghĩa là Con 

Ðường. Ðến khi sắp sanh đứa bé thứ hai, bà vẫn không chịu về nhà sớm, đến 

phút chót mới chịu về, kết quả cũng như lần trước, đứa bé lại được sanh dọc 

đường,  cho  nên  đặt  tên  là  Tiểu  Ðịa  Ðạo.  Anh  sanh  ra  như  thế  nào  thì  em 

cũng sanh ra đúng như thế đó, cách sanh thì giống nhau, nhưng trí huệ thì lại 

khác nhau xa. Người anh thì thông minh tuyệt đỉnh, còn người em thì ngu si 

quá  mức.  Ngu  si  đến  cỡ  nào?  Ngu  si  đến  nỗi  nửa  bài  kệ  học  cũng  không 

thuộc. Phật bảo năm trăm vị La-hán dạy cho ông một bài kệ: 



Giữ miệng, nhiếp tâm, thân không phạm, 

Chớ hại tất cả loài hữu tình, 

Khổ hạnh vô ích nên xa lánh, 

Hành giả như thế mới độ sanh. 



Giữ miệng, nhiếp tâm không cho buông lung, thân không phạm giới, đó là 

giữ  ba  nghiệp  thanh  tịnh.  Ðối  với  bất  cứ  chúng  sanh  nào  cũng  không  nên 

làm cho họ sanh phiền não, là chẳng nên để cho họ vì mình mà sanh phiền 

não. Tu khổ hạnh không hợp cách như giữ giới trâu, bắt chước theo trâu; giữ 

giới chó, bắt chước theo chó; lại có ngoại đạo thờ lửa, cho lửa là tổ sư của 

họ; có ngoại đạo thờ tro, khi ngủ thì nằm trong đống tro, nên mình trét đầy 

tro;  có  ngoại đạo  thờ  đinh,  nằm  trên  ván  có  đóng đinh,  mũi  đinh  đâm  nát 

thân thể của họ, dầu là đau đớn khó chịu, nhưng vẫn thực hành. Những loại 

kể trên gọi là khổ hạnh vô ích, người tu hành phải xa lánh thì mới giáo hóa 

chúng sanh được. 



Năm  trăm  vị  La-hán  mỗi  ngày  thay  phiên  nhau  dạy  Châu-lợi-bàn-đà-già 

học bài kệ tụng này, học rất lâu mà ông vẫn không thuộc. Dù năm trăm vị 

La-hán đều có thần thông dạy ông đọc một lần, hai lần, ba lần, bốn lần, năm 

lần, sáu lần.., dạy rồi hỏi ông, ông lại cũng không nhớ. Vì thế người anh ông 

nổi giận mới bảo ông hoàn tục, không nên đi tu nữa. Nhưng Tiểu Ðịa Ðạo trí 

nhớ quá kém cỏi mà tánh giận hờn lại quá lớn, mới nói với anh rằng: "Anh 

không cho tôi xuất gia thì tôi chết cho anh xem!" Nhơn đó ông ra sau vườn 

hoa định treo cổ. Bấy giờ Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni biến thành vị thần cây, 

nói với ông: "Anh là phần anh, còn ông ở đây tu hành có sao đâu." 



Tiểu  Ðịa  Ðạo  nghe  nói  nghĩ  thầm:  "Phải  đấy!  Anh  là  anh,  ta  là  ta.  Anh 

không có quyền bảo ta không thể xuất gia." 



Ðức Phật lại nói: "Bây giờ ta dạy ông một câu “chửu tảo”, tức là quét đất, 

quét tâm của ông, quét sạch những bụi bặm trong tâm của ông." 



Tiểu Ðịa Ðạo nghe nói nghĩ thầm: "Phải đó! Quét những bụi dơ trong tâm 

mình cho sạch." Tuy nhiên, ông nhớ được chữ Chửu thì quên mất chữ Tảo; 

nhớ được chữ Tảo lại quên mất chữ Chửu; giống như chúng ta niệm Phật, 

càng  niệm  vọng  tưởng  càng  nhiều.  Nhưng  ông ta  là  người  cố  gắng  không 

biếng lười, từ sáng tới chiều "chửu tảo" quét tâm mình. Niệm tới niệm lui 

mãi, không đầy một tuần lễ, được hoát nhiên khai ngộ. Một khi đã khai ngộ 

thì cái gì cũng rõ biết hết, thông đạt được thật tướng các pháp, so với anh 

ông thì  ông  thông  minh  gấp  nhiều  lần. Cho nên người ngu  si  chỉ  cần dụng 

công tu hành thì ai cũng có thể khai ngộ được. 



Có người nói: "Xem kinh điển không hiểu thì không cần xem kinh điển 

làm chi, chỉ xem tâm thôi." Thế nào gọi là “xem tâm?” Xem tâm chính  là 

quét  sạch  hết  những  vọng  tưởng  trong  tâm  mình.  Hiện  tại  chúng  ta  đều 

thông  minh  hơn  Châu-lợi-bàn-đà-già,  vì  thế  chúng  ta  không  nên  hủy  hoại 

thân  mình,  chẳng  nên  xem  thường  mình,  mà  phải  dụng  công  tu  học  Phật 

pháp. Không như thế, dù cho tôi nói pháp cho  các vị hay cách mấy đi nữa 

mà các vị không tin, không thực hành, thì nói nhiều cũng vô ích. Nhưng nếu 

tôi nói pháp thật tầm thường mà quý vị cố gắng thực hành, cũng có thể biến 

thành ra diệu pháp. Diệu pháp mà không thực hành thì chẳng phải là diệu 

pháp;  chẳng  phải  diệu  pháp  mà  chịu  thực  hành  cũng  trở  thành  diệu  pháp. 

Cho nên người học Phật pháp phải luôn luôn tinh tấn hướng về phía trước, 

chớ nên lùi bước hoặc biếng lười. Luôn luôn tinh tấn như thế thì một ngày 

kia sẽ nhận biết được Chân diện mục sẵn có của chính mình. 



Nan-đà: Tôn giả Nan-đà là em của Phật (em cùng cha khác mẹ), sanh vào 

ngày mùng 9 tháng 4, Phật thì sanh vào ngày mùng 8 tháng 4, ông sanh sau 

Phật một năm, kém Phật một tuổi. Phật có ba mươi hai tướng, Nan-đà chỉ có 

ba mươi tướng và thấp hơn Phật bốn lóng tay. Nan-đà là tiếng Phạn, dịch là 

Hỷ, cho nên gọi là Hỷ Tôn Giả. Ðó là tên riêng của ông. Có kinh điển ghép 

tên  ông  với  tên  vợ  mà  gọi  là  Tôn-đà-la  Nan-đà.  Tôn-đà-la  cũng  là  tiếng 

Phạn, dịch là Hảo Ái. Tôn-đà-la Nan-đà là nói vị Nan-đà này là của Tôn-đà-

la. Ðó là  nói  ông  Nan-đà  rất  yêu  vợ. Hai người  có  thể nói là như  keo sơn, 

mỗi ngày đều ở chung một chỗ, đi đứng nằm ngồi không rời nhau một khắc. 

Một hôm Phật đến vương cung khất thực hóa duyên, lúc ấy vợ chồng Tôn-

đà-la Nan-đà đang ăn cơm. Khi thấy Phật đến khất thực, Nan-đà bèn sớt bát 

bằng cách cầm bát sớt thêm cơm và thức ăn lên trên. Ông đem bình bát của 

Phật ra với đầy ắp cơm và thức ăn, khi ông sắp đưa bát lại cho Phật thì vợ 

ông nói: "Bây giờ nhổ một bãi đàm trên đất, ông phải trở về trước khi đàm 

khô, nếu không tôi sẽ phạt ông đấy." Nan-đà nói: "Ðược mà!" 



Nhưng  khi  ông  sắp  đưa  bình  bát  cho  Phật,  Phật  dùng  thần  thông  lui  lại 

sau,  Nan-đà  thì  vẫn  bước  tới  trước,  từng  bước  từng  bước  đi  đến  Kỳ  Hoàn 

Tinh xá. Thực ra Vương cung cách vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc hơn năm dặm, 

nhưng Phật dùng thần thông đưa ông về tinh xá, rồi bảo ông cạo tóc ngay, ép 

ông xuất gia. Vì ông không bỏ được vợ của mình nên không muốn xuất gia. 

Nhưng vì Phật là anh của ông nên ông đâu dám không nghe lời. Ông nghĩ 

thầm: "Hôm nay mình xuống tóc, bữa khác mình sẽ chạy trở về." Vì thế ông 

luôn luôn rình chờ cơ hội, nhưng hôm nay chờ, ngày mai chờ, chờ hoài chờ 

mãi mà cơ hội không đến, vì Phật và các vị La-hán đều luôn có mặt ở tinh xá 

Kỳ Hoàn. Do đó ông càng bồn chồn thêm. Một hôm Phật cùng các vị La-hán 

đều đi ra ngoài thọ trai, chỉ còn lại Nan-đà ở giữ tinh xá. Ông nghĩ bụng: 

"Hôm nay mình có cơ hội rồi đây." Nhưng trước khi đi Phật bảo ông quét 

nhà, ông gom rác lại một chỗ, bỗng một trận gió thổi đến, rác lại bay tứ tung. 

Vì thế ông đóng hết các cửa lại, nhưng đóng cửa này xong thì cửa kia lại mở 

ra. Cứ như thế, quét tới quét lui, đóng đi đóng lại mãi, qua hai ba tiếng đồng 

hồ vẫn chưa xong. Thấy Phật sắp về, ông nghĩ bụng: "Bất luận Phật có về 

hay  không,  mình  nhất  định  phải  chạy  về."  Ông  lại  nghĩ  tiếp:  "Phật  chỉ  đi 

theo đường lớn, không đi theo đường nhỏ đâu, mình nên theo đường nhỏ mà 

chạy là hay nhất." 



Thế rồi ông bỏ tinh xá theo đường nhỏ chạy về, chạy một mạch đến hai 

dặm, thấy Phật từ đầu kia đi lại, ông bèn núp vào sau một thân cây lớn, định 

chờ Phật đi qua sẽ chạy tiếp. Nào ngờ, ông định chạy qua bên này, lại thấy 

Phật đến từ hướng đó; cứ thế tránh qua tránh lại một hồi Phật thấy ông liền 

hỏi:  "Tại  sao  ông  không  giữ  nhà  mà  làm  gì  ở  đây?"  Nan-đà  nghĩ  bụng: 

"Mình đâu có thể nói muốn về nhà được", bèn thưa: "Con chờ hoài chờ mãi, 

chờ Phật trở về không được nên con ra đây đón, vì sợ Phật cầm bát không 

nổi." 



Phật nói: "Chú em này thiệt là tốt quá." Nhơn đó Phật lại đưa ông trở về 

tinh xá Kỳ Hoàn. Trở về tinh xá, Phật biết ông vẫn không muốn xuất gia nên 

một hôm Phật nói với ông: "Nan-đà, ta với ông cùng lên núi chơi nhé!" 



-Thưa vâng! Nan-đà đáp và nghĩ thầm: "Bận lên núi này mình có cơ hội 

trốn rồi đây." 



Trên núi có rất nhiều khỉ, ước chừng năm sáu trăm con. Phật hỏi Nan-đà: 

"Này Nan-đà! Con khỉ này so với vợ ông, ai đẹp hơn?" 



Nan-đà nghe Phật hỏi như vậy liền đáp ngay: "Ðương nhiên là Tôn-đà-la 

đẹp hơn nhiều. Sao Phật lại đem Tôn-đà-la so sánh với bọn khỉ ấy?" 



Phật khen: "Này Nan-đà, ông rất thông minh nên biết Tôn-đà-la đẹp hơn 

con khỉ." 



Một hôm Phật lại nói với Nan-đà: "Nan-đà, ông chắc chưa lên trời, ta sẽ 

đưa ông đến đó nhé!" 



Ðức  Phật  cùng  Nan-đà  ngồi  kiết  già,  Phật  dùng  thần  thông  đưa  Nan-đà 

lên cõi trời. Lên đến cõi  trời, thấy người trên đó đẹp hơn người nhân gian 

gấp mấy ngàn vạn lần, nhất là Thiên nữ lại càng đẹp đẽ hơn nữa. Ði đến một 

Thiên cung có năm trăm vị Thiên nữ đang trang hoàng nhà cửa. Nan-đà nhìn 

thấy những Thiên nữ này thật là đẹp đẽ chưa từng thấy bao giờ bèn sanh tâm 

luyến ái, ông hỏi một vị cung nhơn: "Cung trời này sao không có chủ nhơn?" 

Vị cung nhơn ấy đáp: "Chủ nhơn của chúng tôi chưa đến. Ông ta là em của 

Phật, hiện đang xuất gia tu hành theo Phật. Ðợi đến khi mãn đời; ông ta sẽ 

sanh về đây; năm trăm vị Thiên nữ này đều là vợ của ông ta cả." 



Nan-đà nghe nói nghĩ bụng: "Ta nên gấp rút tu tập, không cần phải trở về 

nhà nữa". Bấy giờ Ðức Phật hỏi ông: "Những thiên nữ này có đẹp không? So 

với Tôn-đà-la ai đẹp hơn?" 



Nan-đà  thưa:  "Tôn-đà-la  làm  sao  mà  sánh  được  với  các  Thiên  nữ  này! 

Sắc đẹp của Tôn-đà-la so sánh với các Thiên nữ không khác nào đem sắc 

đẹp của con khỉ cái so sánh với sắc đẹp của Tôn-đà-la." 



Ðức Phật nói: "Vậy thì ông muốn Thiên nữ hay muốn Tôn-đà-la?" 



Nan-đà thưa: "Ðương nhiên là con muốn Thiên nữ. Thiên nữ thiệt là đẹp 

đẽ vô song!" 



Ðức Phật nói: "Nếu muốn sanh về đây, thì khi trở về ông phải cố sức tu 

hành đi." 



Vì  thế  khi  trở  về  Nan-đà  ngày  đêm  ngồi  thiền,  dụng  công  rất  tinh  tấn. 

Nan-đà  sớm  tối  tọa  thiền,  một  lòng  muốn  làm  Thiên  chủ.  Phật  biết  rằng 

phước trời hữu lậu, hưởng hết rồi sẽ đọa lạc vào ác đạo, muốn nhắc nhở ông 

để  ông  thấy  rõ  ý  tưởng  của  mình  không  đúng,  vì  thế  Phật  mới  đưa  ông 

xuống địa ngục, cho xem núi đao rừng kiếm vạc lửa băng lạnh, mọi cảnh địa 

ngục... Sau cùng đến một cảnh địa ngục có hai con quỷ đang nấu chảo dầu. 

Dầu chưa nóng sôi, mà hai con quỷ này rất lười, một con đương chụm lửa, 

một con đương nằm ngủ. Lửa chụm vạc dầu cháy cháy tắt tắt. Nan-đà lấy 

làm lạ, cảm thấy hai con quỷ này cứ chụm như thế, dầu trong vạc kia bao giờ 

mới sôi được? Ông mới hỏi hai con quỷ đó: "Này, hai chú làm biếng quá, 

không đốt cháy mạnh lên, lửa cứ tắt hoài, hai chú làm đến bao giờ mới xong 

việc?" 



Hai  con  quỷ  mở  mắt  nhìn  một  hồi  mới  nói:  "Ông  để  ý  chuyện  này  làm 

chi? Bọn tôi có gì phải gấp. Người tôi đợi vẫn chưa đến mà! Chờ lâu lắm 

mới đến kia! Bọn tôi hãy còn rảnh chán." 



Nan-đà lại hỏi: "Mấy chú chờ ai vậy?" 



Hai con quỷ nói: "Ông muốn biết à? Bọn tôi nói cho ông biết: Người bọn 

tôi đợi là Nan-đà, em của Phật Thích Ca đấy! Ông ta theo Phật xuất gia tu 

hành mà lòng cứ mong hưởng phước trời với năm trăm Thiên nữ mãi. Ông 

ta sẽ sanh lên trời, ở đó từ năm trăm đến một ngàn năm. Sau đó ông ta quên 

việc tu hành lại tạo rất nhiều tội nghiệp. Khi ác nghiệp của ông ta dẫy đầy, 

ông ta sẽ đọa vào địa ngục này chịu tội nấu dầu." 



Nan-đà nghe nói rởn cả gai ốc, đổ mồ hôi hột, nghĩ thầm: "Chà, khổ như 

thế này làm sao chịu nổi!" 



Bấy  giờ ông không  còn  muốn  tu để sanh lên  cõi  trời nữa, mà  quyết  tâm 

dứt hết sanh tử, không bao lâu ông liền chứng được quả vị A-la-hán. 



Tướng mạo của Nan-đà rất là đẹp đẽ. Phật có ba mươi hai tướng tốt, ông 

có ba mươi tướng. Nếu có người chưa quen biết Phật, có thể lầm cho ông là 

Phật.  Có  một  lần,  hàng ngoại đạo  lõa  thể,  không khác  gì nhóm  hippy  bây 

giờ, trai gái đều không hề mặc quần áo. Họ cho rằng hình thể thiên nhiên 

mới là bản lai diện mục, tại sao phải mang thêm cái lớp giả bên ngoài? Cần 

gì phải mặc quần áo chứ? Ðó là cách tuyên truyền của phái ngoại đạo lõa thể 

ở Ấn Ðộ lúc bấy giờ. Những người ngoại đạo này đến tìm Xá-lợi-phất để 

biện luận. Ngài Xá-lợi-phất dù không cao lớn nhưng lại rất thông minh, mỗi 

khi  ngài  mở  miệng  trình  bày  đều  rất  rành  rẽ  thấu  đáo,  khiến  cho  những 

người ngoại đạo này phải câm miệng hết, không nói được lời nào, mọi lý do 

của họ đưa  ra  đều không  đứng vững.  Sau  đó,  những  người  ngoại đạo  này 

nhìn thấy ngài Nan-đà cao lớn đẹp đẽ, bèn nói: "Cả đến ông Tỳ-kheo nhỏ 

người (chỉ Xá-lợi-phất) bọn ta còn nói không lại thì làm sao địch nổi vị Tỳ-

kheo cao lớn đẹp đẽ kia được!" Vì thế những người ngoại đạo lõa thể này 

đều bái ngài Nan-đà làm thầy của họ và quy y chánh pháp xuất gia tu hành. 

Từ đó về sau trong bọn những người này có nhiều vị thành tựu rất cao. Ðó là 

câu chuyện ngài Nan-đà vì thích năm trăm Thiên nữ mà bỏ vợ nhà, một lòng 

nghĩ tưởng đến việc sanh Thiên quốc; về sau lại sợ đọa địa ngục mà cố gắng 

tu hành. Ngài do Phật giáo hóa và cuối cùng tu thành Chánh Giác. 

A Nan-đà: Tôn giả A Nan là em chú bác của Phật. A Nan-đà là tiếng Phạn, 

dịch là Khánh Hỷ, vì ngài ra đời đúng vào ngày Phật thành đạo. Khi Phật 

chứng quả, mọi người đều vui mừng, cho nên cha ngài lấy điều khánh hỷ đặt 

tên cho ngài. 



Trong hàng các đệ tử thì tôn giả A Nan là người đa văn bậc nhất. Những 

kinh điển Phật nói ra đều do ngài A Nan kiết tập mà thành; những pháp mà 

Phật nói ra, tôn giả A Nan đều ghi nhớ rất rõ ràng, mãi mãi không quên sót. 

Tôn  giả  A  Nan  chẳng  những  có  trí  nhớ  phi  thường  mà  định  lực  của  ngài 

cũng không kém. Ngài có tám thứ cảnh giới bất khả tư nghì. 



1.  Không  thọ  thỉnh  riêng.  Sao  gọi  là  thỉnh  riêng?  Tức  là  một  vị  trong 

chúng tăng đơn độc đến nhà thí chủ để tiếp nhận cúng dường. Trong Kinh 

Lăng Nghiêm từng thuật lại việc ngài A Nan tiếp nhận thỉnh riêng mà gặp 

Ma-đăng-già  nữ  trước  hết  dùng  chú  thuật  của  Phạm  thiên  sai  sử  ngài, suýt 

nữa mất cả đạo hạnh. Sau khi Phật nói chú Lăng Nghiêm, sai Bồ-tát Văn-

thù-sư-lợi đem  thần chú  này  cứu  ngài  A Nan  về. Từ  đó  về  sau  ngài không 

còn dám thọ thỉnh riêng nữa. Lần trước sau khi được giáo huấn, ngài không 

muốn lại còn có những việc tương tự như thế. Trong luật, Phật dạy: "Bất cứ 

Tỳ-kheo  nào  cũng  không  được  thọ  thỉnh  riêng."  Thí  dụ:  Có  mười  vị  Tỳ-

kheo, có vị cư sĩ đặc biệt thích một vị trong số đó và chỉ thỉnh một vị ấy đi 

ứng cúng, việc ấy không thể được. Trái lại, cả mười người cùng đi ứng cúng 

thì được cho phép. Ngài A Nan nhơn vì trước đây thọ thỉnh riêng mà gặp 

phải việc đáng tiếc, nên sau đó không tiếp nhận bất cứ việc thỉnh riêng nào 

khác. Ðó là một thứ cảnh giới bất khả tư nghì. 



2. Không nhận y cũ của Phật. Có một số Tỳ-kheo đều muốn giành nhau 

mặc y cũ của Phật, vì họ cho rằng đắp mặc y cũ của Phật có thể sanh trí huệ, 

diệt tội nghiệp, kỳ thực đó đều là biểu hiện một thứ tâm tham. Tôn giả A 

Nan thì không chịu đắp mặc y cũ của Phật. Ðó là thứ cảnh giới bất khả tư 

nghì thứ hai của ngài. 



3.  Không  gặp  mặt  phi  thời.  Tức  là  lúc  không  đáng  thăm  thì  ngài  không 

thăm, lúc đáng thăm thì ngài mới thăm hỏi. Tức là hợp với quy củ mới thăm 

viếng, không hợp với quy củ thì không thăm viếng. 



4.  Không  sanh  tâm  nhiễm.  Tôn  giả  A  Nan  theo  Phật  lên  trời,  đến  Long 

cung, hoặc cung điện A-tu-la, thấy rất nhiều Thiên nữ, A-tu-la nữ và Long 

nữ, tất cả đều đẹp đẽ vô song, nhưng ngài chưa bao giờ có sanh tâm dâm 

dục, nên nói rằng không sanh tâm nhiễm. 



5. Biết cảnh định của Phật. Tôn giả A Nan biết Phật nhập vào định gì mà 

các Tỳ-kheo khác đều không biết được. Ðó là cảnh giới bất khả tư nghì thứ 

năm. 



6.  Biết  chúng  sanh  nghe  pháp  được  lợi  ích  như  thế  nào.  Tôn  giả  A  Nan 

biết Phật ở trong định giáo hóa tất cả chúng sanh và tất cả chúng sanh được 

những lợi ích gì ngài đều biết rõ. 



7. Hiểu rõ pháp Phật. Tôn giả A Nan hoàn toàn hiểu rõ tất cả pháp Phật 

nói. Ðây là cảnh giới bất khả tư nghì thứ bảy của ngài. 



8.  Nghe  pháp  không  hỏi  lại.  Tôn  giả  A  Nan  nghe  qua  pháp  Phật  rồi  ghi 

nhớ mãi mãi không cần phải thưa hỏi lại. 



Ðó là Tôn giả A Nan có tám cảnh giới bất tư nghì mà các Tôn giả khác 

không có được. 



Nói  đến  "không  thọ  thỉnh  riêng",  người  xuất  gia  khi  còn  làm  Sa-di  thì 

không thể muốn ăn thì ăn, muốn uống thì uống được, mà cần phải cùng với 

đại chúng đồng thời, không thể đơn độc ăn uống riêng biệt được. Các vị Tỳ-

kheo cũng không thể ở chung mà ăn riêng. Giả sử như uống trà cũng không 

thể hưởng dùng một mình. Ðại chúng cùng ở một chỗ, không thể làm ra kiểu 

riêng rẽ được, thậm chí ăn một trái táo, một trái quít, hoặc một thẻ đường 

cũng đều không được. Lúc ngồi tham thiền cũng không nên quấy rối người 

khác,  chẳng  nên  gây  ra  tiếng  động  làm  phiền  người  khác.  Xưa  này  ngồi 

thiền,  sau  khi  gõ  ba  tiếng  thì  chỉ  tịnh  rồi,  đừng  nói  là  người  không  được 

bước đi động đậy nữa, mà ngay cả Bồ-tát Vi Ðà cũng phải đứng yên một chỗ 

không được động đậy nữa, còn các vị Bồ-tát khác thì ở đâu ở đó không được 

nhúc nhích. Tại sao thế? Vì nếu mình có động đậy sẽ khiến cho công phu 

của người khác không được tương ưng, chẳng thể nhập định được thì sẽ tội 

lỗi  vô  lượng.  Vì  thế  có  câu:  "Thà  quậy  nước  ngàn  sông,  đừng  quấy  kẻ  tu 

hành." Nước của ngàn con sông có thể quậy đục nhưng tâm niệm của người 

tu hành thì không nên tùy tiện quấy phá họ. Vì thế nên khi ngồi tĩnh tọa, sau 

ba tiếng kiểng chỉ tịnh cho đến trước khi xả tịnh thì không nên tùy tiện di 

chuyển cử động. Nếu có việc cần kíp cũng nên đi đứng nhẹ nhàng, không 

gây ra một tiếng động nào cả. Ví như muốn dời đệm ngồi phải nhẹ nhàng 

cầm cái đệm lên, không nên làm mạnh tay mạnh chân phát ra tiếng lớn. Nếu 

như không tự kiểm soát được thì sẽ tạo tội vô lượng. Cho nên Phật dạy các 

thầy Tỳ-kheo, Sa-di đều không nên thọ thỉnh riêng, cũng không nên ăn biệt 

chúng. Bất cứ chuyện gì không hòa hợp với mọi người đều không hợp với 

quy củ. Trước kia không biết mà phạm lỗi thì có thể tha thứ được; từ nay về 

sau đã biết thì không nên tái phạm nữa! Ngoài ra, các Tỳ-kheo và Sa-di, lúc 

chiều  tối  mọi  người  đều  ngủ  nghỉ  hết,  cũng  không  được  tùy  tiện  ra  ngoài 

đường  đi  lung  tung;  phải  thường  theo  chúng  tăng,  nương  theo  Phật  mà  ở, 

không thể hành động riêng rẽ được. 



La-hầu-la là con của Phật Thích Ca Mâu Ni. Khi Phật còn là Thái Tử, phụ 

thân ngài là vua Tịnh Phạn sợ ngài xuất gia nên cưới vợ cho ngài rất sớm. 

Người vợ đó là Da-Du-đà-la. Năm Phật mười chín tuổi, trước khi xuất gia, 

người vợ xin ngài một đứa con, lúc bấy giờ Phật lấy tay chỉ một cái, bà bèn 

có mang. Phật ngồi tu sáu năm ở núi Tuyết mà đứa con ngài sáu năm vẫn ở 

trong bụng mẹ, vì thế La-hầu-la có nghĩa là Phú Chướng. Bởi vì đời trước 

La-hầu-la từng bít một hang chuột sáu ngày nên nay phải chịu quả báo khiến 

cho  ngài  phải  ở  trong  thai  mẹ  sáu  năm.  Ngài  sinh  ra  đời  đem  lại  cho  mẹ 

mình  khá  nhiều  phiền  phức.  Bởi  vì  vua  Tịnh  Phạn  và  một  số  người  trong 

giòng dõi họ Thích đều không ưa việc này, họ nói: "Chồng bà xa nhà quá 

lâu, bà làm sao mà sanh con được ư? Nhứt định là bà không giữ tròn bổn 

phận làm vợ, ái tình bất chánh, mới có thể sanh đứa bé được. Chẳng thế mà 

tại  sao  chồng  đi  xuất  gia  sáu  năm  rồi  bà  mới  sanh  đứa  bé?"  Cả  giòng  họ 

Thích Ca đều mắng nhiếc bà là người không thủ tiết. Chỉ có một người tì nữ 

hết lòng biện hộ cho bà, nói rằng bà đã giữ đúng quy củ, chưa hề ra khỏi 

cổng một bước, và đứa bé ấy chắc chắn là thịt xương của Thái Tử! Nhưng 

không ai chịu tin lời của người tì nữ ấỵ Có người chủ trương giết chết bà, có 

người  muốn  đánh  chết  bà,  bàn  tán  lăng  xăng.  Sau  cùng  mọi  người  quyết 

định đem bà cùng đứa bé thiêu sống. Bấy giờ là thời đại chuyên chế, quyền 

lực của nhà vua rất lớn. Người ta đào một cái hầm, ở giữa đốt một đống lửa 

lớn, chuẩn bị xô mẹ con bà xuống hầm lửa. Lúc ấy bà Da-du-đà-la phát thệ 

rằng: "Hỡi các vị thiên thần địa thánh, xin hiển linh chứng giám! Nếu đứa bé 

này là con của Thái Tử Tất-đạt-đa thì hai mẹ con tôi không thể nào bị đốt 

chết được! Nếu như không phải là con của Thái Tử thì mẹ con tôi sẽ bị chết 

trong đống lửa này." Nói xong, bà ôm con nhảy vào đống lửa. Nào ngờ lúc 

đó cảnh giới bất tư nghì hiện ra: Hầm lửa bỗng nhiên biến thành ao nước, và 

từ trong nước mọc lên đóa sen vàng đỡ chân hai mẹ con bà khiến cho không 

bị mảy may thương tật. Bấy giờ mọi người mới tin chắc đứa bé chính là con 

của Phật và không còn ý nghĩ giết bà nữa. Sau khi Phật thành đạo, lúc ngài 

trở  về  hoàng  cung,  bà  Da-du-đà-la  dắt  tay  con  đến  ra  mắt  Phật.  Giả  như 

không phải là con Phật, làm sao bà dám dẫn con đi gặp Phật được? Do đó 

biết rằng La-hầu-la chính là con Phật. 



La-hầu-la tu tập mười phần dụng công, trong hàng đại đệ tử của Phật ngài 

được tôn là Mật Hạnh đệ nhất. Bất cứ chỗ nào ngài cũng đều dụng công cả, 

nhưng không ai biết ngài đang dụng công, vì ngài không có treo nhãn hiệu 

để  mọi  người đều  biết  ngài  đang  dụng công  tu hành.  Ngài tu  hành bí  mật 

như thế, thậm chí đang trong nhà xí ngài cũng nhập định; bất cứ nơi đâu ngài 

cũng ở trong định cả, cho nên gọi là Mật Hạnh đệ nhất. 



Tuy La-hầu-la là con của Phật Thích Ca Mâu Ni, nhưng Phật không phải 

chỉ có một người con mà là có đến ba người: 



1. Chơn tử: Chơn thật là con của Phật. Khi chúng ta đọc kinh Phật, thường 

thấy câu "Văn-thù-sư-lợi Pháp vương tử." Pháp vương tử này chính là chơn 

chánh con của Phật, cũng tức là tất cả Bồ-tát. 



2. Nội tử: Tất cả vị A-la-hán dù đã ra khỏi vô minh, rõ biết lý biên không, 

nhưng chưa được lý Trung Ðạo của Phật, cho nên gọi là “nội tử”. 



Có một số người đàn ông Trung Quốc gọi vợ mình là nội tử. Nội tử này 

không phải nghĩa đó. 



3. Ngoại tử: Phật còn có rất nhiều ngoại tử, tức là tất cả phàm phu không 

biết tu hành, điên điên đảo đảo, đều gọi là ngoại tử của Phật. Như trong Kinh 

Diệu Pháp Liên Hoa nói: "Chúng ta tìm không được ông cha đại từ bi của 

mình, đều là những cùng tử đáng thương xót." Cho nên chúng ta phải gấp rút 

tìm về với ông cha từ bi của mình, vào nhà của Phật, thành ra một phần tử 

trong ngôi nhà đó. 



Kiều-phạm-ba-đề  có  nghĩa  là  "Bò  nhơi."  Giống  như  là  bò  ăn  cỏ  no  rồi 

nằm trên đất nhơi lại cỏ đã ăn. Kiều-phạm-ba-đề, tại sao gọi ngài bằng tên 

đó? Ðó là vì ngày xưa, trước đây nhiều kiếp lâu xa, vị tôn giả này gặp một vị 

Tỳ-kheo già răng rụng hết, ăn rất chậm, nhai tới nhai lui, hèn lâu mới nuốt 

được một miếng, bèn nói với vị Tỳ-kheo già rằng: "Ông nhai thức ăn thật 

không khác nào con trâu già nhơi cỏ." Vì ngài hủy báng vị Tỳ-kheo như trâu 

già, cho nên sau khi chết bị quả báo năm trăm đời làm trâu, chừng đó ngài 

mới thể nhận được nỗi cực khổ của kiếp làm trâu. Sau cùng ngài gặp Phật, 

được Phật dạy cho tu hành mà thành Chánh Quả. Dù ngài đã chứng quả A-

la-hán, nhưng tập khí của trâu không đổi được, suốt ngày từ sáng tới tối vẫn 

như  trâu  nhơi  lại  thức  ăn.  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  rất  sợ  người  vì  do 

nhơn hủy báng ngài mà bị quả về sau cho nên bảo ngài lên trời tu hành, vì 

thế ngài được  gọi  là  "thọ  thiên  nhơn  cúng  đệ nhất."  Do  đó,  chúng  ta nhất 

thiết không nên chê cười người khác, nếu không thì sẽ rước lấy quả báo tai 

hại về sau, không mảy may được sung sướng đâu. 



Tại  nước  Mỹ,  lần  thứ  nhất  có  người  thọ  tam  đàn  đại  giới  Tỳ-kheo,  Tỳ-

kheo ni và Sa-di. Họ (năm đệ tử xuất gia người Mỹ đầu tiên lúc đó đang qua 

Ðài Loan thọ giới vào năm 1969) tu hành như vậy, ngày chỉ ăn một bữa ngọ, 

đến Ðài Loan cũng không thay đổi. Họ giống như năm viên gạch đã được 

nung luyện ở đây một năm, qua Ðài Loan cũng không bị tan thành nước, cho 

nên tôi rất vui. Ðây là lần thứ nhất trong lịch sử nước Mỹ cũng như các quốc 

gia Tây phương. Từ trước đến nay (1969) các quốc gia Tây phương chưa có 

tổ chức thọ tam đàn đại giới. 



Tân-đầu-lô  phả-la-đọa,  Ca-lưu-đà-ni,  Ma-ha  Kiếp-tân-na,  Bạc-câu-la,  A-

nậu-lâu-đà và các vị đệ tử lớn như vậy nhiều nữa; cùng các vị Bồ-tát Ma-ha-

tát  như  Văn-thù-sư-lợi  Pháp  vương  tử,  A-dật-đa  Bồ-tát,  Càn-đà-ha-đề  Bồ-

tát, Thường Tinh Tấn Bồ-tát và các vị Bồ-tát lớn nhiều như thế nữa; cùng 

với Thích Ðề Hoàn Nhơn v.v... vô lượng chư thiên đại chúng đồng câu hội. 



Tân-đầu-lô-phả-la-đọa là tiếng Phạn, dịch là Lợi Căn. Vị tôn giả này cho 

đến nay vẫn còn ở trên thế giới này chớ chưa nhập Niết-bàn, cho nên ngài 

được coi là phước điền bậc nhất, làm phước điền cho mọi chúng sanh. Tại 

sao ngài không nhập diệt? Vì ngài không giữ quy luật. Khi Phật còn tại thế, 

các vị A-la-hán đều có thần thông nhưng không được phép tùy tiện hiển lộ 

thần thông của mình. Một lần nọ, có vị trưởng giả dựng một cây cờ, rồi đặt 

trên đầu cây cờ một cái bát bằng gỗ chiên-đàn và nói rằng: "Ai có thể dùng 

thần thông đem bát ấy xuống tôi sẽ tặng cho người ấy". Tôn giả Tân-đầu-lô-

phả-la-đọa bèn dùng thần thông lấy bát xuống. Phật biết được liền quở trách: 

"Vì cái bát chiên-đàn này  mà ông mới sanh lòng tham rồi dùng thần thông 

lấy xuống. Tâm tham của ông như thế chẳng đáng được nhập Niết-bàn, phải 

ở lại thế gian mà làm phước điền cho chúng sanh." Vị tôn giả này rốt cuộc 

phải ở lại trên thế gian ư? Không ai biết được. Nhưng bất cứ ai trong thời 

mạt  pháp  khi  làm  công  đức  cúng  dường  thì  ngài  sẽ  đến  ứng  cúng  để  làm 

phước điền cho chúng sanh gieo phước. 



Ca-lưu-đà-di cũng là tiếng Phạn, dịch là Hắc Quang. Vị Tôn giả này màu 

da rất đen nhưng trên thân lại có ánh sáng, tròng mắt cũng phóng ánh sáng, 

cho nên về đêm lúc đi trên đường, trên thân và tròng mắt có thể phát ra ánh 

sáng.  Một  hôm  vào  khoảng  bảy  tám  giờ  tối,  ngài  đi  ra  ngoài  tản  bộ,  vừa 

đúng lúc đó có một người phụ nữ mang thai, nhơn vì đêm tối đột nhiên thấy 

từ đôi mắt và trên thân ngài ánh sáng đen phát ra liền sợ quá chạy té, bị xẩy 

thai. Sau khi Phật biết sự thế này liền chế ra một điều giới luật: "Tỳ-kheo, 

Sa-di  ban  đêm  không  được  tùy  tiện  đi  tản  bộ  trên  đường."  Cho  nên  người 

xuất gia ban đêm không nên rong chơi trên đường phố. 



Tôn giả Hắc Quang này là thị giả của Phật, tức là Hộ Pháp của Phật, ngài 

là người giáo hóa bậc nhất vì giáo hóa rất nhiều người. Những người chứng 

quả thánh nhơn được ngài giáo hóa có đến hơn số ngàn. 



Ma-ha-Kiếp-tân-na là tiếng Phạn, dịch là Ðại Phòng Tú, vì ngài được cha 

mẹ  cầu đảo  tinh  tú sanh  ra cho nên đặt  tên là  Ðại  Phòng  Tú,  cũng  là  một 

trong hai mươi tám vị tinh tú. Tôn giả này là người giỏi bậc nhất biết về tinh 

tú, tất cả thiên văn học ngài đọc lướt qua đều hiểu rõ. 



Bạc-câu-la là tiếng Phạn, dịch là Thiện Dung, ngài là người có tướng mạo 

rất đẹp đẽ và sống lâu đến một trăm tám mươi tuổi, cho nên được tôn là thọ 

mạng đệ nhất. Vào thời Phật Tỳ-bà-thi ở kiếp quá khứ, có lần ngài dùng trái 

A-lê-ca ở Ấn Ðộ (vì người địa phương khác không có trái này) cúng dường 

một vị Bích Chi Phật (Duyên Giác thánh nhơn), cho nên thọ mạng của ngài 

chín mươi mốt kiếp đều dài cả. Ngài lại chuyên môn trì giới bất sát, không 

giết hại các loài sinh vật, thậm chí cũng không làm thương tổn đến cỏ cây. 

Nhơn vì trì giới bất sát cho nên được năm thứ quả báo bất tử. Vị tôn giả này 

có một thứ cảnh giới đặc biệt kỳ lạ, xưa nay con nít hễ sanh ra đều khóc, 

nhưng ngài sanh ra lại cười, chẳng những thế mà còn ngồi kiết già cười hề 

hề  hà  hà  với  mẹ  nữa.  Mẹ  ngài  thấy  vậy  cho  là  yêu  quái  bèn  bỏ  ngài  vào 

trong lò định dùng lửa đốt chết. Ðốt đến ba bốn tiếng đồng hồ ngài vẫn sống 

như  thường  và  vẫn  ngồi  kiết  già  cười  hề  hề  như  không.  Mẹ  ngài  càng  tin 

chắc ngài là yêu quái, bèn đem bỏ ngài vào trong nồi, dùng nước nấu ngài. 

Qua mấy tiếng đồng hồ sau, dở nắp vung ra, vẫn thấy ngài ngồi kiết già cười 

hề hề như cũ. Mẹ ngài nhìn thấy cho là không xong, mới đem ngài quăng 

ngài  xuống  biển  cả,  mượn  nước  biển  dìm  chết  ngài.  Nào  ngờ  dù  bị  ném 

xuống biển, nước cũng không thể dìm chết ngài được. Ðúng lúc đó có một 

con cá lớn há miệng ra nuốt chững ngài vào trong bụng. Con cá lớn này lớ 

ngớ lại bị ngư ông lưới được. Ngư ông dùng dao mổ bụng cá ra, đứa bé ấy 

vẫn ngồi kiết già cười hề hề như cũ, cũng không bị dao làm xây xát chút nào. 

Năm thứ quả báo bất tử ấy là: 1) Lửa đốt không chết, 2) Nước nấu không 

chết, 3) Nước dìm không chết, 4) Cá ăn không chết, 5) Dao cắt không chết. 



Tại sao ngài lại được năm thứ quả báo bất tử ấy? Vì ngài đời đời kiếp kiếp 

trì giới bất sát cho nên được quả báo năm thứ bất tử và là người trường thọ 

bậc nhất. 



A-nậu-lâu-đà là tiếng Phạn, dịch là Vô Bần. Nhơn duyên của ngài cũng là 

một công án. Vào thời Ðức Phật Phất-sa, thế giới đương bị đói kém  (năm 

mất mùa), người người không có cơm ăn, chỉ ăn gốc cỏ, lá cây. Ðương thời 

có một vị Bích Chi Phật đi hóa duyên, hai tuần lễ ngài mới đi hóa duyên một 

lần, hóa duyên đủ để ăn hai tuần lễ, nếu hóa duyên không được thì hai tuần 

lễ đó không ăn chi hết. Lần nọ ngài xuống núi hóa duyên nhưng không gặp 

ai cúng dường cả, ngài định mang bát không trở về. Trên đường về ngài gặp 

một người nghèo (tiền thân A-nậu-lâu-đà) đương ăn cái bánh làm bằng hạt 

cỏ (nó là thứ gạo kém giá trị nhất trong các loại hạt), người ấy thấy vị Bích 

Chi Phật mang bát không trở về bèn nói: "Vị Thánh giả này, ngài hóa duyên 

không được, ngài có muốn ăn bánh cỏ của tôi không? Nếu ngài thích, tôi sẽ 

đem cúng dường ngài". 



Vị Bích Chi Phật thấy người ấy thành tâm cúng dường mình như thế bèn 

tiếp nhận sự cúng dường của anh ta. Ăn xong, vị Bích Chi Phật mới vọt lên 

hư không hiện ra mười tám thứ thần biến rồi đi. Người nghèo ấy vẫn tiếp tục 

cày ruộng. Bỗng nhiên, người ấy thấy một con thỏ cứ chạy tới chạy lui từ 

trước ngực ra sau lưng mình, làm cách gì cũng không bắt được để ném đi. 

Người ấy sợ hãi quá mà lúc đó cũng không có ai giúp đỡ để bắt con thỏ, bèn 

chạy về nhà thì con thỏ này đã chết nên anh kêu vợ bắt con thỏ chết ra. Khi 

bắt  thỏ  ra thì thỏ  chết  ấy  biến thành vàng.  Anh ta  chặt  chân con  thỏ vàng 

đem đi bán, đổi được rất nhiều tiền, chân thỏ mọc lại như cũ. Do đó mà được 

quả báo chín mươi mốt kiếp không bị nghèo khó. Trong kiếp này ngài là con 

của  vua  Bạch  Phạn.  Vua  Bạch  Phạn  là  em  vua  Tịnh  Phạn  (cha  của  Ðức 

Phật), ngài là em chú bác với Phật. Mỗi khi Phật thuyết pháp ngài hay ngủ 

gục. Có một hôm Phật quở ngài: "Chà, ngủ gì dữ thế? Giống như loài ốc sên, 

sò, hến quá vậy, một giấc ngủ cả mấy ngàn năm không được nghe đến tên 

Phật." Ngài bị Phật quở nên tu hành rất tinh tấn suốt bảy ngày đêm không 

ngủ. Nhơn vì không ngủ nên đôi mắt bị mù. Sau đó Phật thương xót bèn dạy 

cho ngài tu Kim Cang Chiếu Minh Tam-muội. Ngài tu Tam-muội này liền 

chứng được  Thiên  Nhãn  thông, nhìn thấy  tam  thiên  đại thiên thế  giới như 

thấy trái Am-ma-la trong lòng bàn tay, cho nên ngài được gọi là Thiên Nhãn 

đệ nhất. 



“Và  các  vị đệ tử  lớn như  vậy  nhiều nữa”:  Như  vậy, tức  là kể  ở  trước từ 

ngài Trưởng Lão Xá-lợi-phất cho đến A-nâu-lâu-đà mười sáu vị tôn giả, lại 

còn  có  rất  nhiều  vị  đệ  tử  khác  chưa  được  nói  tên  họ  ra.  Các  vị  đệ  tử  này 

chính là hàng đệ tử thượng thủ của Phật. 



“Cùng các vị Bồ-tát Ma-ha-tát”: Chẳng những có rất nhiều Bồ-tát mà còn 

có nhiều vị đại Bồ-tát trong số các vị Bồ-tát ấy nữa. Thế nào gọi là Bồ-tát? -

Hai chữ Bồ-tát là tiếng Phạn nói tắt, nói cho đủ phải là "Bồ-đề-tát-đỏa", dịch 

là Giác Hữu Tình, tức là làm cho tất cả chúng sanh hữu tình đều được giác 

ngộ.  Còn  có  một  cách  nói  khác,  tức  là  một  vị  giác  ngộ  trong  hàng  chúng 

sanh. Giác là không mê. Mê là không giác. Nếu giác ngộ thì là Phật. Nếu mê 

thì là chúng sanh. Cho nên một niệm giác chính là một niệm Phật, một niệm 

mê chính là một niệm chúng sanh. Niệm niệm giác chính là niệm niệm Phật, 

niệm niệm mê chính là niệm niệm chúng sanh. Vì thế, Bồ-tát chính là Hữu 

Tình Giác ở trong chúng sanh, có thể tự mình giác ngộ, mỗi ngày giác ngộ 

thêm một ít, chớ không phải mỗi ngày mê thêm một ít, cho nên gọi là Bồ-tát. 

Các vị ấy đều là những vị đại Bồ-tát đã giác ngộ sắp đến bậc viên mãn. 



Văn-thù Sư-lợi Pháp vương tử: Văn-thù-sư-lợi còn gọi là Mạn-thù-sư-lợi. 

Ðó là do đọc âm trại mà có sự sai khác. Mạn-thù-sư-lợi là tiếng Phạn, dịch là 

Diệu Cát hay Diệu Ðức. Vị Bồ-tát này là người có trí huệ hơn hết trong hàng 

Bồ-tát.  Bồ-tát  dịch  là  Giác  Hữu  Tình,  là  một  người  giác  ngộ  trong  chúng 

sanh; chúng sanh là mê hữu tình, chúng ta đây là một loài mê  muội trong 

loài hữu tình. Giác Ngộ chính là giác ngộ tất cả cảnh giới trước mặt nên có 

câu nói thế này: "Thấy việc, biết việc, thoát thế gian." Thấy việc gì có thể 

giác ngộ được tất cả cảnh giới thì có thể ra khỏi thế gian. Còn thấy việc gì lại 

mê muội trong cảnh giới ấy thì sẽ đọa vào trầm luân. Ra khỏi thế gian chính 

là Bồ-tát, đọa lạc trầm luân chính là chúng sanh. Chỗ khác nhau giữa chúng 

sanh và Bồ-tát chính là mê và giác mà thôi. Cho nên Phật là người giác ngộ, 

tức là người giác ngộ trong chúng sanh. Chúng ta cũng có thể nói Bồ-tát là 

người giác ngộ, vì người giác ngộ là Bồ-tát, kẻ mê muội là chúng sanh. Vị 

Bồ-tát Văn-thù-sư-lợi này khi sanh ra có mười việc cát tường, chứng tỏ rằng 

công đức của vị Bồ-tát này đầy đủ bậc nhất trên thế giới. Mười thứ cát tường 

ấy là: 



1. Ánh sáng đầy nhà: Khi Bồ-tát Văn-thù-sư-lợi được sanh ra thì ở trong 

nhà có một thứ ánh sáng, ánh sáng này không phải là ánh sáng mặt trời, ánh 

trăng, ánh sao, hoặc ánh đèn. Ánh sáng này là biểu thị ánh sáng trí huệ Bát-

nhã của Bồ-tát Văn-thù-sư-lợi, cũng chính là để nói rằng: vị Bồ-tát này có 

đại trí đại huệ, có thể diệt trừ tất cả màn tối vô minh. 



2. Cam lộ đầy sân: Cam lộ là loại nước thuốc bất tử, chỉ trên trời mới có. 

Cam  lộ  có  thể  làm  cho  người  ta  no  ấm,  không  ăn  cơm  cũng  không  đói. 

Người ta không ăn cơm sẽ đói. Tại sao lại đói? Vì không có cam lộ để nuôi 

dưỡng nên cảm thấy đói, không có tinh thần làm việc. Cam lộ có thể khiến 

người được no ấm, được trong sạch mát mẻ. Cho nên ngạ quỷ một khi được 

cam lộ rưới lên đầu, tức khắc được tiêu trừ tội nghiệp. Cam lộ đầy sân biểu 

thị Bồ-tát Văn-thù-sư-lợi dùng pháp cam lộ để cứu độ chúng sanh. Vì cứu độ 

tất cả chúng sanh nên cửa cam lộ mở ra thì ngạ quỷ tiến vào sẽ được no ấm. 



3. Ðất trồi lên bảy báu: Từ đất sanh ra bảy thứ châu báu: Vàng, bạc, lưu 

ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não. Bảy thứ này sao gọi là “báu”? Trên thế 

giới này, những vật gì ít có mới được coi là quý báu, còn nhiều thì sẽ không 

còn quý báu nữa. Ví như đất cũng là một thứ bảo bối, người ta nếu không có 

đất thì sẽ không sống được, nhưng ai cũng thấy nó dẫy đầy nên không coi là 

quý báu nữa. Nếu đem một cục đất tặng cho ai, người ta nhất định sẽ không 

nhận mà vứt xuống đất. Tại sao thế? Vì đất chỗ nào cũng có. Nước cũng là 

một thứ bảo bối, người ta không có nước thì không sống được, cho đến mọi 

sinh vật, nếu thiếu nước thì cũng không thể sống được. Cho nên Lão Tử nói: 

"Bậc thượng thiện giống như nước. Nước thiện lợi đối với vạn vật mà không 

tranh." Ví như đối với hoa, nước không thể nói: "Ðóa hoa này nhờ tôi tưới 

mỗi ngày hoa mới lớn và đẹp như thế; nếu không có tôi thì hoa làm sao có 

được như ngày nay ư?" Ở chỗ mọi người ghét bỏ, ở chỗ thấp trũng, chỗ mà 

ai cũng không muốn ở thì nước sẽ ở nơi đó; "cho nên gần với đạo", vì thế 

đạt được đạo vậy. 



Xưa nay, kim, mộc, thủy, hỏa, thổ đối với nhân loại đều có chỗ lợi ích, 

nhưng tại sao người ta không quý trọng? Tại vì chúng quá nhiều, như cây gỗ 

đi đâu cũng thấy nó. Còn vàng, tại sao lại được trân quý? Vì ít có. Như ở thế 

giới Cực Lạc vàng ròng làm đất, nắm đất kia sẽ có giá trị vì ở cõi ấy không 

có đất. Nếu đem cho người ở thế giới Cực Lạc một cục đất cũng chẳng khác 

nào như mang một cục đất từ mặt trăng trở về. Dù là một cục đá, nhưng đem 

về từ mặt trăng, vì ít có nên được coi là quý. 



Tại  sao gọi là thất bảo?  Tại vì  hiếm  có, không  phải  ai  ai cũng có  được, 

cho nên gọi là bảy báu vật. Bồ-tát Văn-thù-sư-lợi có vô lượng kho báu, cho 

nên lúc ngài sanh ra, bảy thứ báu cũng ngay lúc ấy từ đất trồi lên. Trồi lên 

nhiều ít? Lấy hoài không hết, dùng hoài không cạn, lấy xong lại có nữa. Bảy 

báu ở đâu? Ở chỗ mà Bồ-tát Văn-thù sanh ra. Có người nói: "Vậy thì tôi đến 

đó lấy nhé!" Chớ sanh lòng tham, e rằng tổn phí còn lớn hơn số bảy báu lấy 

được cho nên đừng có vọng tưởng. 



4.  Thần  mở  kho  tàng  ẩn  giấu:  Chuyển  Luân  Thánh  vương  có  bảy  báu, 

trong đó có một thứ là Tạng Thần Bảo, chính là vị thần cai quản kho báu. 

Bảy báu từ dưới đất lộ ra là bảy báu từ dưới đất trồi lên, kho báu này là của 

người trước chôn giấu, bây giờ vị thần giữ cửa kho khui mở ra, nên từ dưới 

đất lộ ra. Báu vật này cũng đều có thể dùng được. 



5. Gà sanh trứng phụng: Gà vốn sanh ra gà, nhưng hiện tại, gà lại sanh ra 

phụng  hoàng.  Phụng  hoàng  là  một  thứ  chim  cát  tường,  người  thấy  được 

phụng  hoàng  nhất  định  sẽ  gặp  chuyện  tốt  lành.  Ðức  Khổng  Tử  từng  nói: 

"Chim phụng không đến, Hà Ðồ không hiện ra, ta không còn muốn truyền 

đạo nữa." Ý ngài nói: "Chim phụng hoàng cũng không đến, cũng không có 

Hà Ðồ Lạc Thư xuất hiện, ta muốn dừng lại không còn tuyên dương đạo đức 

nữa!” 



6. Heo sanh con vảy rồng: Gà sanh ra phụng còn chưa lạ lùng bằng heo 

sanh  ra  con  có  vảy  rồng.  Xưa  nay,  rồng  sanh  ra  rồng,  nhưng  bây  giờ  heo 

sanh ra rồng, vì heo con trên mình có vảy, cho nên gọi là rồng. 



7. Ngựa sanh kỳ lân: Xưa nay ngựa sanh ra ngựa, bây  giờ ngựa lại sanh 

ra kỳ lân. Kỳ lân là một loại thú báo hiệu điềm tốt, ở Trung Quốc vào thời 

Ðường Nghiêu, kỳ lân, phụng hoàng rất nhiều, ai cũng có thể thấy được. Về 

sau, nhơn vì chúng sanh nghiệp báo nặng, tạo ra tội nghiệp rất nhiều, nên 

những loài chim thú cát tường ấy không xuất hiện nữa. Trong bài Khổng Tử 

Hoài  Lân  có  nói:  "Thời  Ðường  Ngu  hề,  lân  phụng  nhởn  nhơ.  Nay  không 

phải thời ấy mầy đến tìm gì? Lân hề, lân hề, lòng ta ưu tư." 



8.  Trâu  sanh  Bạch  Trạch:  Trâu  sanh  ra  một  loại  thú  màu  trắng.  Bạch 

Trạch là một loại thú ít có, đã không giống trâu, ngựa, lại không giống lừa, 

ấy  gọi  là  Tứ  Bất  Tượng,  là  con  thú  hình  dáng  ngựa  mà  lại  có  móng  trâu, 

sừng trâu, đó cũng là một loại thú hiện điềm lành. 



9. Lúa biến thành vàng: Lúa, xưa nay có thể làm gạo, bây giờ biến thành 

vàng thì làm sao ăn được? Có người nói: "Có thể đem nó bán đi rồi mua rất 

nhiều gạo về." Ðó thật là một người thông minh. Người ấy lại hỏi: "Ai có 

tâm  tham?"  Tôi  nói:  "Tôi  cũng  có  tâm  tham,  tham  muốn  mọi  người  mau 

thành Phật." 



10. Voi đủ sáu ngà: Xưa nay voi chỉ có hai ngà, nhưng khi Bồ-tát Văn-

thù-sư-lợi sanh ra thì voi của nhà ngài mọc đủ sáu ngà. 



Trên đây là mười việc cát tường như ý xuất hiện khi Bồ-tát Văn-thù sanh 

ra, đại biểu cho mười độ Ba-la-mật của hàng Thập địa Bồ-tát Ðại trí Văn-

thù-sư-lợi,  không  giống  với  các  vị  Bồ-tát  khác.  Nếu  mình  muốn  quen  biết 

với  Bồ-tát  Văn-thù-sư-lợi,  muốn  thấy  Bồ-tát  Văn-thù-sư-lợi,  thì  trước  tiên 

phải  nhớ  mười  việc  cát  tường  này.  Tuy  Bồ-tát  không  có  tâm  phân  biệt, 

nhưng nếu mình biết được nhiều điểm của ngài thì mới gần được ngài thêm. 

Tại sao chúng ta phải biết càng nhiều càng tốt về cảnh giới của mỗi vị Bồ-

tát? Vì có như thế mỗi vị Bồ-tát đều có thể làm thiện tri thức hoặc anh em bè 

bạn của chúng ta được. Trong tương lai, mỗi người chúng ta đều có thể là 

thiện tri thức của Bồ-tát, cho nên không nên tự mình coi thường mình. 



A-dật-đa  Bồ-tát, chính  là  Bồ-tát  Di  Lặc. A-dật-đa  là  tiếng Phạn, dịch là 

Vô Năng Thắng, cũng tức là Từ Thị. Vị Bồ-tát này chuyên tu Từ Tâm Tam-

muội, đối với bất cứ ai ngài đều dùng tâm Từ bi. Ai mắng ngài, ngài cũng 

dùng lòng từ bi đáp lại; ai đánh ngài, ngài cũng đáp lại bằng lòng từ bi. Bất 

luận là người nào đối xử không tốt với ngài, hoặc là ức hiếp ngài, làm nhục 

ngài, giận dữ la hét ngài, sanh ra vô minh, ngài đều dùng lòng từ bi đối xử 

với họ. Tất cả mọi việc, ngài đều dùng lòng từ bi đối đãi hết. Chẳng những 

ngài dùng từ bi đối xử với người, mà ngài còn thương xót cứu giúp tất cả 

chúng sanh nữa. Ngài xem tất cả chúng sanh giống như là con cái của chính 

mình, thậm chí còn thân thiết hơn con cái nữa. Ngài thương mến giúp đỡ tất 

cả chúng sanh đủ cả mọi mặt với tâm từ bi vô lượng vô biên. Tu Từ Tâm 

Tam-muội cần phải tu cả hạnh Nhẫn Nhục, cho nên ngài có một bài kệ như 

thế này: 



Lão hèn mặc áo vá 

Cơm hẩm đủ no lòng 

Áo vá qua cơn lạnh 

Vạn sự chỉ tùy duyên 

Có người mắng lão hèn 

Lão hèn cho là hay 

Có người đánh lão hèn 

Lão hèn ngủ quên mất 

Phun nước miếng lên mặt 

Cứ để nó khô thôi 

Ta cũng bớt sức lực 

Anh cũng khỏi giận hờn 

Kiểu Ba-la-mật ấy 

Chính là báu thêm mầu 

Nếu biết được như thế 

Lo gì đạo chẳng thành. 



“Lão hèn mặc áo vá”: Lão hèn chính là một người tuổi già rất ngu si, áo 

vá  chính  là  áo  rách  phải  dùng  kim  chỉ  để  vá  lại.  “Cơm  hẩm  đủ  no  lòng”: 

Cơm hẩm chính là thức ăn không thêm các gia vị dầu, muối, tương, xì dầu, 

dấm..., rất nhạt nhẽo, không có mùi vị gì, chỉ có thể lót đầy bụng trống thôi. 

“Áo vá qua cơn lạnh”: áo rách được vá lành thì có thể dùng để ngăn cái lạnh 

lẽo từ bên ngoài. “Vạn sự chỉ tùy duyên”: Bất cứ sự tình gì cũng tùy tiện mà 

giải quyết ổn thỏa. Việc đến thời ảnh hiện, việc đi kể như không, cũng chính 

là "Ðáo xứ tùy duyên qua ngày tháng, Thủ thường an phận mặc thời gian." 

Bất  cứ  sự  tình  gì  hễ  đến,  đi  thì  kể  như  không,  đó  gọi  là  tùy  duyên.  Tùy 

duyên  cũng  chính  là  "tùy  duyên  mà  bất  biến,  bất  biến  tùy  duyên";  cũng 

chính là trong động có tĩnh, trong tĩnh có động; vừa tĩnh vừa động, vừa động 

vừa tĩnh. 



“Có  người  mắng  lão  hèn”:  Có  người  mắng  ta  là  lão  già  ngu  si.  Lão  hèn 

cho  là  hay:  Ta  tự  nói  là  hay  quá,  hay  quá!  “Có  người  đánh  lão  hèn”:  Có 

người đánh ta, cho ta là kẻ ngu si vô dụng, đoán xem điều gì sẽ xảy ra? “Lão 

hèn ngủ quên mất”: Có người đánh ta một cái, ta nằm xuống ngủ quên ngay. 

Mình nói ngài là ngu si, tại sao lại làm thế? Thông thường người ta bị đánh 

thì trừng mắt nhướng mày nói: "Tại sao anh đánh tôi?" Nhưng ngài chẳng 

những không trợn mắt, mà lại nằm lăn trên đất ngủ khì nữa. Như vậy có quá 

hay hay không? Nếu ai có thể dùng được phương pháp này thì thật là không 

đến  nỗi  tệ,  thật  là  có  hạnh  tu  đấy.  “Phun  nước  miếng  lên  mặt”:  Có  người 

phun  nước  miếng  lên  mặt  mình  thì  lửa  vô  minh  bốc  lên  hằng  ba  ngàn 

trượng: "Tại sao anh làm nhục tôi?!" Nhưng Bồ-tát Di Lặc thì: “Cứ để nó 

khô thôi”, để cho nó tự khô đi, tôi cũng không cần lấy tay lau sạch. Ta cũng 

bớt sức lực, lau sạch nước miếng dù không hao phí sức lực bao nhiêu, nhưng 

cũng là phải dùng sức, bây giờ không lau thì sức lực đó cũng bớt phải xử 

dụng. Anh cũng khỏi giận hờn, một khi mình thấy một người bị mình phun 

nước  miếng  lên  mặt  mà  người  ấy  hình  như  coi  như  không,  thì  nghĩ  rằng: 

"Cái người này! Mình không quen biết họ", thế thì giận hờn của mình không 

còn  nữa.  Kiểu  Ba-la-mật  ấy,  sao  gọi  là  Ba-la-mật?  Ðó  là  có  người  đánh, 

mình có thể ngủ thì được; có người phun nước miếng lên mặt, mình cứ để nó 

tự khô đi; đó chính là Ba-la-mật, cũng gọi là Nhẫn Nhục Ba-la-mật. Giả như 

ngay đến Nhẫn Nhục Ba-la-mật mà cũng không biết, thì mình học Phật pháp 

để làm chi? Chẳng cần phải suốt ngày từ sáng tới tối học đi học lại mãi mới 

gọi là học được nhiều Phật pháp, mà có khi cảnh giới đến lại không biết áp 

dụng một tí nào. Chính là báu thêm mầu, đó là mầu nhiệm trong mầu nhiệm, 

quý báu trong quý báu. Nếu biết được như thế, lo gì đạo chẳng thành? Nếu 

biết được những điều như trên thì lo gì không thành đạo được? Nếu tu học 

Nhẫn Nhục Ba-la-mật như thế, thì đạo nghiệp của mình nhất định sẽ thành 

tựu; chư Phật, Bồ-tát không bao giờ dối gạt người đâu. Nếu mình học được 

như Bồ-tát Di Lặc thì nhứt định sẽ thành tựu đạo quả. 

Càn-đà-ha-đề Bồ-tát, Thường Tinh Tấn Bồ-tát: Càn-đà-ha-đề là tiếng Phạn, 

dịch là Bất Hưu Tức. Bất Hưu Tức chính là Thường Tinh Tấn, Thường Tinh 

Tấn cũng chính là Bất Hưu Tức. Càn-đà-ha-đề cùng với Thường Tinh Tấn, 

hai  vị  Bồ-tát  này  cùng  đi  đôi  với  nhau,  tinh  tấn  bước  tới,  cũng  chính  là 

không ngừng nghỉ. Một người là bất hưu tức (không ngừng nghỉ), tức là có 

thường tinh tấn;  một người thường tinh tấn, tức là bất hưu tức; hai vị này 

nhìn ngắm lẫn nhau, anh bất hưu tức thì tôi sẽ thường tinh tấn; anh thường 

tinh  tấn,  tôi  đây  sẽ  bất  hưu  tức.  Hai  vị  này  ngày  đêm  sáu  thời  hành  đạo, 

người này làm Hộ Pháp cho vị kia; vị kia cũng làm Hộ Pháp cho người này; 

cũng  giống  như  là  cùng  chạy  đua  vậy,  anh  nếu  chạy  tới  một  bước  thì  tôi 

cũng chạy thêm một bước, ai cũng không tuột hậu cả. Cho nên Thường Tinh 

Tấn cũng chính là Bất Hưu Tức, Bất Hưu Tức cũng chính là Thường Tinh 

Tấn.  Hai  vị  Bồ-tát  này  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  cùng  đồng  tham  tu  như 

nhau. Thế nào gọi là đồng tham tu? Nghĩa là hai người cùng đồng tu hành. 

Anh dụng công ư? Tôi sẽ dụng công hơn anh. Anh dụng công bằng tôi, tôi 

lại càng dụng công nhiều hơn nữa. Họ cùng tranh đua lẫn nhau, cho nên một 

người tên là Thường Tinh Tấn, một người tên là Bất Hưu Tức. Hai vị Bồ-tát 

này thật là những vị tu hành chơn chánh, tất cả đều là Thường Tinh Tấn, tất 

cả đều là Bất Hưu Tức. 



“Cùng  các  vị  Bồ-tát lớn  v.v... như thế”:  "v.v...  như  thế" là trừ  những  vị 

Bồ-tát đã nói ở trên còn có rất nhiều vị Bồ-tát lớn hơn nữa. 



“Và  những  hàng  Thích  Ðề  Hoàn  Nhơn  v.v...,  vô  lượng  chư  thiên,  đại 

chúng  đồng  câu  hội”:  Thích  Ðề  Hoàn  Nhơn  chính  là  Ðế  Thích,  Ðế  Thích 

chính là chúa của từng trời Tam Thập Tam, cũng chính là vị Nhơn-đà-la-da 

trong chú Lăng Nghiêm, cho nên người hiểu Phật pháp mới biết trong chú 

Lăng  Nghiêm  có  chư  Thiên,  có  tất  cả  vua  quỷ  thần,  có  các  vị  Bồ-tát  lớn. 

Người  không  hiểu  Phật  pháp  thì  nói  trong  Phật  giáo  không  có  chư  thiên, 

không có nhị thập bát tú, không có v.v... vì họ không biết. Trong chú Lăng 

Nghiêm cũng có nhị thập bát tú, cũng có chư Thiên quỷ thần. “Vô lượng” 

chính là không có số lượng. Trời, nói chung có ba mươi ba, nếu phân tích kỹ 

thì trong mỗi cõi trời lại có vô lượng cõi trời, cũng giống như thế giới của 

chúng ta đây, có thế giới này, thế giới kia, vô lượng các thế giới; cõi nước 

này, cõi nước kia, vô lượng các cõi nước; mỗi từng Trời cũng giống như thế, 

cũng có vô lượng chư Thiên. “Ðại chúng đồng câu hội” nghĩa là rất nhiều rất 

nhiều người cùng tụ hội lại một chỗ. 



Bấy giờ Phật bảo Trưởng lão Xá-lợi-phất: “Từ đây qua phương Tây cách 

mười vạn ức cõi Phật có một thế giới tên là Cực Lạc, nước ấy có Phật hiệu là 

A Di Ðà hiện đang thuyết pháp ở đó”. 



“Bấy  giờ”:  chính  là  ngay  lúc  ấy,  lúc  mà  vô  lượng  chư  Thiên,  Bồ-tát, 

Thanh Văn, La-hán, Tỳ-kheo, Tỳ-kheo ni, Ưu-bà-tắc, Ưu-bà-di cùng nhóm 

họp  ở  một  chỗ,  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  bảo  vị  trưởng  lão  trí  huệ  bậc 

nhất tên là Xá-lợi-phất. “Từ đây”: Từ đây là chỗ nào? Ðó chính là Kỳ Hoàn 

tịnh xá ở vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc của nước Xá Vệ. Từ đây bắt đầu tính về 

hướng Tây, qua mười vạn ức cõi Phật, ở đó có một thế giới tên là thế giới 

Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc này là thế giới hết sức vui vẻ, vui vẻ đến cực 

điểm,  không  còn gì vui bằng, lại cũng  không  có  thế giới nào  vui hơn  đây 

nữa. Thế giới này có một vị Phật tên là A Di Ðà. A Di Ðà là tiếng Phạn, có 

nghĩa  là  Vô  Lượng  Quang,  cũng  có  nghĩa  là  Vô  Lượng  Thọ.  Vô  Lượng 

Quang  là  ánh  sáng  của  ngài  chiếu  soi  mười  phương  thế  giới  không  bị 

chướng ngại. Vô Lượng Thọ là sanh mạng của ngài trải qua trăm ngàn vạn 

ức đại kiếp cũng không cùng tận. Ðức Phật này sau khi thành Phật cũng là 

bất hưu tức (không ngừng nghỉ) cho nên mới nói như thế. “Hiện đang thuyết 

pháp” nghĩa là hiện đang nói pháp cho mọi người nghe. Ngài là vị Phật đang 

làm  việc,  chứ  không  phải  là  vị  Phật  không  làm  việc.  Công  việc  của  Phật 

chính là thuyết pháp. Ai có thể thuyết pháp, chính là làm việc của Phật. Ai 

không thể thuyết pháp, chính là làm việc của ma. Nếu không thể thuyết pháp 

độ  chúng  sanh  thì  đời  này  tới  lui  vô  ích,  giống  như  đi  hoài  mà  không  tới 

được, chỉ phí công mà thôi! 



Này Xá-lợi-phất! Vì sao gọi nước kia tên là Cực Lạc? 



Ðây là Phật tự đặt vấn đề để hỏi ngài Xá-lợi-phất; dù là bậc đại trí, nhưng 

ngài cũng không biết phải hỏi thế nào mới đúng. Ðiều này cũng giống như 

có  lần  tôi  hỏi  quý vị:  "Trời  mưa  tốt  hay  không?"  Quý  vị  cũng  không  biết 

phải trả  lời như  thế nào.  Nhưng  tôi  có  thể  đưa  ra  một  ví dụ: Làm  thổ  phỉ 

không thích trời mưa, vì đi lại rất khó khăn, lấy cắp đồ vật của người ta cũng 

không phải dễ. Còn người đi trên đường cũng không thích trời mưa, vì mưa 

xuống đường đi trơn trợt lại tối mù, khó nhìn rõ mọi vật chung quanh. Chỉ 

có người làm ruộng thì rất thích thú; hoa quả, gạo thóc được nước mưa thấm 

nhuần  thì  nhất  định  thu  hoạch  cao.  Vì  thế  quý  vị  nói:  Trời  mưa  tốt  hay 

không?  Cũng  có  quý  vị  nói:  Giảng  kinh,  thuyết  pháp  tốt  hay  không?  Nếu 

người thích nghe Phật pháp thì nói: Tốt! Còn người không thích nghe Phật 

pháp thì nói: Không tốt! Hiện tại Phật nói Kinh A Di Ðà, thật ra đáng lẽ do 

ngài Xá-lợi-phất hỏi, nhưng ngài Xá-lợi-phất chẳng biết hỏi như thế nào, cho 

nên Ðức Phật tự đặt ra vấn đề rồi giải đáp luôn. Chúng ta có thể giả thiết tình 

huống lúc đó như thế này: Trước hết Ðức Phật hỏi: "Này Xá-lợi-phất! Vì sao 

cõi nước kia tên là Cực Lạc?" Rồi đợi Xá-lợi-phất trả lời. Lúc ấy, đợi chừng 

năm phút mà ngài Xá-lợi-phất cũng chưa có thưa hỏi, dù ngài có trí huệ bén 

nhạy đến như thế nào cũng không biết phải nói sao cho đúng, đối trước Phật 

không thể nói ra lời nào được. Nhưng thời gian này thật là quý giá, cho nên 

Phật cũng không đợi được, bèn bảo ngài: 



Chúng  sanh  của  nước  ấy  không  có  các  khổ  não,  chỉ  hưởng  những  điều 

vui, cho nên gọi là Cực Lạc. 



Tại sao cõi nước ấy tên là Cực Lạc? Tại vì chúng sanh của nước ấy đều 

hóa sanh từ hoa sen, cũng chính là từ trong chỗ thanh tịnh mà sanh ra, chẳng 

phải từ  nơi  dục  ái  mà  sanh  ra,  cho  nên họ không có các khổ não.  Tại sao 

chúng ta lại khổ? Bởi vì thân thể của chúng ta sanh ra từ các thứ ô trược của 

tinh  cha  huyết  mẹ,  từ  sáng  đến  tối,  nam  thì  nghĩ  đến  nữ,  nữ  thì  nghĩ  đến 

nam, suốt ngày ăn no rồi không làm chi, cho nên trước nhất là nghĩ đến việc 

ấy. Vì thế trai gái vừa mới lớn đương nhiên nghĩ đến việc kết hôn, không kết 

hôn thì hình như là chưa làm xong một việc quan trọng. Ðó đều là do chủng 

tử bất tịnh, nhơn chủng tử bất tịnh mà tâm niệm cũng bất tịnh; tâm niệm đã 

bất tịnh nên sanh ra các thứ khổ não. Bây giờ giảng kinh thuyết pháp, không 

luận nói nhiều hay ít, đều là nói đến chỗ ấy. Những kinh điển của Phật nói ra 

cũng đều là dạy ta không có tâm dâm dục. Không có tâm dâm dục chính là 

đại hải chúng Bồ-tát thanh tịnh; có tâm dâm dục thì là quỷ. Chúng sanh ở 

đời ác ngũ trược, cho nên tu hay không tu chính là ở điểm này. Thanh tịnh 

được tâm mình thì công đức vô lượng; không thanh tịnh được tâm mình thì 

tội lỗi vô biên. Tội lỗi là do tâm không thanh tịnh, do cái nhân ở tự tánh, mà 

thành quả ở hình tướng tạo ra các tội lỗi. Tự tánh mình thanh tịnh thì bên 

ngoài  không  có  quả  báo  ác  nghiệp.  Cho  nên  chúng  ta  học  Phật  pháp,  nếu 

không rõ đạo lý chơn chánh thì học đến vạn vạn đại kiếp đi nữa cũng không 

thể thành Phật được. Nếu hiểu đúng yếu điểm của Phật pháp, nói gì thì nói, 

chính là bảo người ta phải tự thanh tịnh ý chí của mình. Khi mình được khai 

ngộ thì không còn có tư tưởng không thanh tịnh nữa. Tại sao chúng ta có 

khổ não? - Chỉ vì ý nghĩ của chúng ta không thanh tịnh. Tại sao thế giới Cực 

Lạc không có khổ? - Không khổ vì ý nghĩ của họ thanh tịnh, cho nên không 

có các điều khổ, chỉ hưởng các điều vui. Không có tất cả nỗi khổ mà hưởng 

tất cả điều vui, vì thế mới gọi là thế giới Cực Lạc. 



Chúng  ta  niệm  danh  hiệu  A  Di  Ðà  Phật,  đó  là  chúng  ta  bắt  đầu  trang 

nghiêm và thành tựu thế giới Cực Lạc của chính mình. Thế giới Cực Lạc dù 

nói là xa cách đến mười vạn ức cõi Phật, nhưng cũng chẳng phải nhứt định 

là xa cách đến mười vạn ức cõi Phật đâu, vì nó vẫn không ra ngoài một tâm 

niệm của chúng ta, cũng chính là nói thế giới Cực Lạc tức là ở trong tâm 

chúng ta vậy. Thế giới Cực Lạc tức là chơn tâm sẵn có của chính mình. Khi 

mình đến được chơn tâm sẵn có của mình thì sẽ sanh về thế giới Cực Lạc. 

Nếu không rõ chơn tâm sẵn có của mình thì không thể nào đến cõi nước kia 

được. Thế giới Cực Lạc tức là ở trong tâm chúng ta chứ không phải ở ngoài 

tâm. Thế giới Cực Lạc thanh tịnh không ô nhiễm thì chúng ta một niệm chơn 

tâm  hiện  tiền  cũng  thanh  tịnh  không  ô  nhiễm.  Nếu  từ  bỏ  được  mọi  chấp 

trước thì tức khắc là thế giới Cực Lạc, tức khắc thấy được Phật A Di Ðà. 

Phật A Di Ðà và chúng sanh không có phân biệt, cho nên nói thế giới Cực 

Lạc không phải là xa như thế đâu. 



Một niệm hồi quang biết rằng mình vốn là Phật; vốn là Phật chính là thế 

giới Cực Lạc. Dứt trừ tâm ô nhiễm đi, cũng chính là dứt trừ tạp niệm tư dục 

không còn tâm đố kỵ, tâm chướng ngại, tâm tự lợi và tâm ích kỷ nữa. Lúc đó 

mình giống như Bồ-tát làm lợi ích cho người, giác ngộ tất cả chúng sanh. 

Không còn tạp niệm, vọng tưởng nữa, thế thì không phải là thế giới Cực Lạc 

sao? Cho nên không cần phải đi tìm ở đâu bên ngoài. 



Lại này Xá-lợi-phất! Cõi nước Cực Lạc có bảy lớp lan thuẫn, bảy lớp lưới 

giăng, bảy lớp hàng cây đều bằng bốn thứ báu vây quanh giáp vòng, cho nên 

nước ấy tên là Cực Lạc. 



Sau khi đã nói tại sao cõi nước kia tên là Cực Lạc rồi, Ðức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  chờ  ngài  Xá-lợi-phất  thưa  hỏi  vô  lượng  vô  biên  đạo  lý  trong  đó, 

nhưng  ngài  Xá-lợi-phất  tuy  rất  thông  minh  lại  vẫn  không  hiểu  rõ.  Bởi  vì 

pháp  môn  Tịnh  Ðộ  rất  vi  diệu,  là  pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn,  cho  nên 

ngài không biết thưa hỏi ra sao. Lúc đó Ðức Phật không còn chờ được nữa, 

lại nói tiếp: "Này Xá-lợi-phất! Ta lại nói cho ông biết thêm nữa: Cõi nước 

Cực Lạc có bảy lớp lan thuẫn...." Lan là những cây ngang, thuẫn là những 

rào dọc; còn có bảy lớp lưới giăng, bảy lớp hàng cây, ba thứ báu này đều là 

số bảy. Bảy lớp lan thuẫn đại biểu cho Giới, bảy lớp lưới giăng đại biểu cho 

Ðịnh, bảy lớp hàng cây đại biểu cho Huệ. Ba thứ này tức là Giới Ðịnh Huệ, 

ba thứ đều mang số bảy, cũng là biểu thị cho bảy khoa. Bảy khoa là gì?  - 

Tức là ba mươi bảy đạo phẩm: Bốn Niệm Xứ, Bốn Chánh Cần, Bốn Như Ý 

Túc,  Năm  Căn,  Năm  Lực,  Bảy  Bồ-Ðề  Phần,  Tám  Chánh  Ðạo  Phần,  cộng 

thành ba mươi bảy đạo phẩm. Vì sao đem "lan thuẫn" đại biểu cho Giới?  - 

Giới  là  ngăn  ác,  ngừa  quấy;  tức  là  các  điều  ác  không  làm,  các  điều  lành 

thường làm. Ngăn ngừa các điều ác, thường làm các điều lành, tức là Giới. 

Khi  chưa  thọ  giới  có  thể  khởi  các  thứ  vọng  tưởng,  nhưng  thọ  giới  rồi  thì 

không nên khởi bất cứ vọng tưởng nào, mà phải nghĩ tưởng thanh tịnh. Vạn 

nhất có khởi ra vọng tưởng, phải tự rờ đầu mình và nói: "Mình đã xuất gia, 

không phải là người tại gia nữa, nhất định phải ba nghiệp thanh tịnh." Cũng 

giống như dùng lan can để rào lại, cho nên dùng lan thuẫn làm biểu tượng 

cho Giới. Nếu như nhảy qua hàng rào tức là phạm pháp, vì thế gọi bảy lớp 

lan  thuẫn  là  Giới.  Tại  sao  bảy  lớp  lưới  giăng  làm  biểu  tượng  cho  Ðịnh?  - 

Ðịnh  có  nghĩa  là  không  ra  không  vào.  Có  câu  nói  như  thế  này:  "Na-già 

thường ở định, không lúc nào không định." Nếu thiệt có định lực thì không 

cần phải ngồi nữa. Bất cứ cảnh giới nào hiện  ra cũng không làm lay động 

được. Vì bất cứ lúc nào tâm mình cũng không bị ngoại cảnh lay chuyển, cho 

nên gọi là "thường ở định." Ví như có một món ăn ngon, ăn rồi lại muốn ăn 

nữa, ấy là vì không có định lực, thậm chí lấy trộm để ăn, thì không những là 

không có định lực mà lại còn phạm giới nữa. Tuyệt đối đừng cho đó là việc 

nhỏ, không đáng gì. Người làm việc quấy tức là bắt đầu từ những việc nhỏ 

nhặt, cho nên việc quấy nhỏ đến đâu cũng không nên làm. Những lỗi lặt vặt 

không dễ gì sửa đổi, nhưng sửa được những lỗi vặt tức là có thể có định lực. 

Không  có  lúc nào  mà  không  định, bất  cứ  cảnh giới nào khi đã  hiện  ra thì 

"Mắt thấy hình sắc trông không có, tai nghe việc trần tâm chẳng hay." 

Ðịnh lực là không bị cảnh giới lay chuyển. Ví như một cô gái thấy trước mặt 

mình một chàng trai rất anh tuấn mà không sanh tâm dâm dục, tức là có định 

lực. Một người trai thấy một cô gái rất mỹ miều mà không sanh tâm dâm dục 

cũng là có định lực. Thấy như không thấy, nghe như không nghe. "Mắt thấy 

hình sắc trông không có, tai nghe việc trần tâm chẳng hay" tức là có Ðịnh 

lực  đấy,  vì  thế  mới  nói  bảy  lớp  lưới  giăng  biểu  tượng  cho  Ðịnh.  Bây  giờ 

chúng ta mới rõ biết ý nghĩa Kinh A Di Ðà thêm nhiều rồi đấy! 



“Bảy lớp hàng cây”: Cây đều rất cao lớn, biểu tượng cho trí huệ cao cả. 

Có trí huệ, tức là cao. Không có trí huệ tức là thấp. Chẳng phải thân cao mà 

là trí huệ cao. Có trí huệ tức là bảy lớp hàng cây, không có trí huệ chỉ như 

bảy lớp hàng cỏ. Cỏ có thể làm ngăn bít tâm mình, biến thành ngu si, giảng 

đi giảng lại vẫn không hiểu được. 



“Ðều là bốn thứ báu”: Bốn thứ báu là vàng, bạc, lưu ly, pha lê. Cõi nước 

Cực Lạc chỉ có bốn thứ báu này sao? - Bảo bối của cõi nước Cực Lạc thì vô 

lượng vô biên, những thứ mà ở cõi nước chúng ta chưa được thấy, ở nước ấy 

cũng có. Tại sao chỉ đơn cử bốn thứ bảo bối ấy? Bốn thứ bảo bối này làm ví 

dụ cho bốn đức, tức là Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. 



1.  Thường:  Sống  lâu.  A  Di  Ðà  là  Vô  Lượng  Thọ.  Chúng  ta  sanh  về  thế 

giới Cực Lạc cũng sẽ được vô lượng thọ. Ai muốn sống lâu thì nên cầu sanh 

về thế giới Cực Lạc. Ở nơi đó mọi người đều được vô lượng thọ, nên gọi là 

Thường đức. 



2. Lạc: Chúng sanh ở thế giới Cực Lạc không có các điều khổ, chỉ hưởng 

các điều vui. 



3. Ngã:  Cõi nước kia  có  tám  thứ đại  tự  tại  ngã, còn gọi là Ngã  đức. Tại 

sao gọi là  tám  thứ  đại  tự  tại ngã?  -  Tức  là  tám  thứ  đại  tự  do,  tám  thứ  tác 

dụng, tám thứ lực lượng, tám thứ thần thông, tám thứ diệu dụng: 



i) Từ một thân hiện vô lượng thân. Giả sử có trăm ngàn người thỉnh bạn 

đến để cúng dường, bạn đều có thể đồng thời phân thân đến mỗi nhà để ứng 

cúng. Một thân có thể thọ vô lượng cúng. 



ii) Từ một thân như vi trần hiện khắp cả tam thiên đại thiên thế giới. Một 

vi trần hiện một cõi nước, một cõi nước hiện một vi trần, có nghĩa là từ một 

cõi nước biến thành ra một hạt vi trần nhỏ tí ti, một hạt vi trần nhỏ tí ti biến 

thành một cõi nước thật to lớn. 



iii)  Thân to  lớn  có  thể nhẹ nhàng  đi  thật  xa. Nghĩa là thân to lớn  bay  đi 

đến chỗ thật xa. 



iv) Có thể hiện ra vô lượng chủng loại chúng sanh cùng ở một chỗ. Chúng 

ta thấy núi là núi, kỳ thật trong núi có cung điện của chư Phật, Bồ-tát. Có 

một đồ đệ nói: "Ở nơi chỗ kia có rất nhiều người đang tu hành." Vị đồ đệ ấy 

có thể nhìn thấy mà quý vị lại không thấy. Kỳ thật, trong núi hay trên biển 

đều có chư Phật, Bồ-tát đang thuyết pháp, nhưng quý vị không biết đó thôi. 



v) Các căn hỗ dụng: Con mắt có thể nói chuyện, lỗ tai có thể nhìn thấy, lỗi 

mũi có thể ăn uống, hoặc con mắt cũng có thể ăn uống được. Vì sao thế! Vì 

sáu căn có thể hỗ dụng, mỗi căn đều đủ tất cả tác dụng của sáu căn. Giống 

như vị Thánh nhơn chứng quả, có thể dùng lỗ tai để nói chuyện với các Bồ-

tát, nhưng quý vị không thể thấy được. Nếu quý vị tin thì cũng có thể có một 

ít  lực  dụng  ấy;  nhưng  vì  quý  vị  không  tin  nên  không  thể  có  lực  dụng  ấy 

được.  Quý  vị  đều  không  tin  chuyện  này  thì  làm  sao  có  thể  có  được  công 

năng ấy? 



vi) Ðược tất cả pháp mà không có tưởng là pháp. Không có tưởng đắc về 

pháp. Cũng như trong Tâm Kinh nói: "Không trí cũng không đắc", có nghĩa 

là không có trí huệ cũng không có sở đắc. 



vii) Một bài kệ, thậm chí một chữ, có thể nói đến vô lượng kiếp cũng chưa 

hết, vì được biện tài tự tại vô ngại. Nói ngang cũng là pháp, nói dọc cũng là 

pháp; nói xuôi cũng là pháp, nói ngược cũng là pháp; nói thế nào cũng là 

pháp cả. Vì được tám thứ đại tự tại, muốn nói thế nào cũng đều được hoan 

nghinh. Giả sử mắng người, người ta cũng thích nghe. Vì người ấy tự tại, 

người khác nghe nói cũng được tự tại. 



viii) Thân khắp cõi nước nhiều như vi trần. Thân khắp cả cõi nước nhiều 

như vi trần, cũng như hư không dù không có thân thể nhưng lại khắp cả cõi 

nước.  Do  vì  tự  tại  mà  có  được  như  vậy.  Phía  sau  kinh  này  cũng  có  nói: 

"Thường đến buổi sáng, mỗi người lấy túi vải đựng các thứ hoa vi diệu cúng 

dường mười vạn ức Ðức Phật ở phương khác, rồi đến giờ ăn trở về nước của 

mình...."  Tại  sao  vào  buổi  sáng  có  thể  đến  cúng  dường  mười  vạn  ức  Ðức 

Phật ở phương khác? Chính nhơn vì được tám thứ đại tự tại, cho nên thế giới 

Cực Lạc trang nghiêm bằng bốn thứ báu, tức biểu thị cho bốn đức Niết-bàn 

(Thường, Lạc, Ngã, Tịnh). 



4. Tịnh:  Ðây  là  một đức  sau  cùng  trong  bốn đức  Niết-bàn. Bốn  báu  vây 

quanh giáp vòng là bốn đức Niết-bàn đầy đủ, viên dung vô ngại, cho nên gọi 

là Cực Lạc. 



Lại này Xá-lợi-phất! Cõi nước Cực Lạc có ao bảy báu, nước tám công đức 

tràn đầy trong đó. Ðáy ao toàn trải cát bằng vàng. Thềm đường bốn phía do 

các  thứ  vàng,  bạc,  lưu  ly,  pha  lê  hợp  thành.  Bên  trên  có  lầu  có  các,  cũng 

dùng đủ loại vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não để trang sức. 



Phần kinh văn trước khen ngợi địa lục của thế giới Cực Lạc rất vi diệu thù 

thắng, ở đoạn này thì khen ngợi cảnh giới ao nước của thế giới Cực Lạc vi 

diệu không thể nghĩ bàn. 



Sau  khi  nói:  "Bảy  lớp  lan  thuẫn,  bảy  lớp  lưới  giăng  và  bảy  lớp  hàng 

cây..."  các  thứ  trang  nghiêm  rồi,  Ðức  Phật  cốt  ý  chờ  ngài  Xá-lợi-phất  hỏi 

tiếp về cảnh giới của cõi nước Cực Lạc, nhưng ngài Ðại trí Xá-lợi-phất cũng 

lại không biết hỏi như thế nào. Ðợi đến mấy phút sau Ðức Phật Thích Ca 

thấy vị đệ tử thông minh nhất này vẫn chưa tìm được vấn đề để hỏi, nên Ðức 

Phật phải tự nói: "Lại này Xá-lợi-phất, cõi nước Cực Lạc có ao bảy báu...." 



Thế  giới  Ta-bà  cũng  có  ao, nhưng đều  là  ao bùn đất  hoặc bằng gỗ ghép 

thành, chớ không có ai dùng vàng, bạc, lưu ly... tạo nên cả. Dù cho giàu có 

như Onassis có thể mua được cả hòn đảo đi nữa vẫn chưa có thể dùng bảy 

báu để xây ao, vì thế rất khác xa với thế giới Cực Lạc. 



Trong bảy báu, thứ nhất là vàng, tiếng Phạn là Tô-phạt-thích. 



Bạc, tiếng Phạn là A-lộ-ba. 



Lưu ly là tiếng Phạn, dịch là Thanh Sắc Bảo (báu màu xanh), cũng có tên 

là Bất Viễn, nghĩa là rất gần, vì chỗ sản xuất ra nó rất gần với nước Ma-kiệt-

đà... 



Pha lê cũng gọi là Thủy Ngọc (ngọc trong xanh như nước). 



Mã não cũng là tiếng Phạn, dịch là Ðại Kiến, vì trên báu vật ấy có những 

đường nét giống như những vết xe. 



Xích châu tiếng Phạn là Y-chi-ha-mục-đa. 



Mã não tiếng Phạn là A-thấp-ma-kiệt-bà. 



Phật thấy Xá-lợi-phất không biết thỉnh Phật dạy tiếp, nên Ngài lại nói tiếp: 

"Trong cõi nước Cực Lạc có ao bảy báu. Ao này là thiên nhiên chớ không 

phải nhân tạo, cho nên gọi là ao bảy báu, nước tám công đức tràn đầy trong 

đó." 



Nước này có tám thứ công đức: 



1. Ấm mát: Tức là nghĩa ấm áp và mát mẻ. Nếu người xuống ao nước này 

rồi, muốn nóng thì nóng, muốn mát thì mát. Ðây là công đức không thể nghĩ 

bàn. 



2. Sạch sẽ: Nước ở nhân gian càng rửa càng hôi, nhưng người ấy đến ao 

bảy báu tắm rửa, không những không thể làm nước hôi dơ mà chỉ có càng 

tắm rửa càng sạch sẽ mềm mại; nước đó giống như sữa bò vậy, vừa trơn láng 

vừa thoải mái. Ðây cũng là một thứ xúc trần mà là xúc trần rất vi diệu, một 

thứ cảm giác tuyệt diệu không thể so sánh được. 



3. Ngon ngọt: Nước này không cần uống, chỉ cần dùng để rửa trên thân, 

thân tâm cũng cảm thấy ngọt lịm. Lúc tôi trú tại động Quán Âm ở Hương 

Cảng, trong động cũng có một thứ nước ngọt. Một hôm có một cô đệ tử đi 

theo tôi, sau khi ăn bánh mì, uống một ít nước suối ấy, cô ta rất ngạc nhiên, 

hỏi tôi: "Có phải người ta bỏ đường vào nước suối không?" Tôi nói: "Không 

có đâu!" Cô ta lại hỏi: "Sao nước lại ngọt quá như vậy?" Tôi nói: "Ðó là Ðức 

Quán Thế Âm Bồ-tát cho cô uống nước cam lồ đấy." Nghe nói như thế cô ta 

rất vui mừng. Cô thấy chiếc y của tôi đang mặc quá cũ bèn may cúng tôi một 

lúc hai bộ mới. Tôi nghĩ có lẽ do cô uống được nước cam lồ đây. 



4. Mềm nhẹ: Nước này không nặng mà rất nhẹ, mềm mại phi thường. 



5. Nhuận trạch: Nhuận là nhuần thấm, trạch là sáng ướt. Người dơ có thể 

rửa thành sạch sẽ, giả sử bạn là người đen cũng có thể rửa thành người trắng. 

Cho nên tắm rửa sạch sẽ rồi trên thân phát ánh sáng. 



6. An hòa: Sau khi tắm nước này, thân tâm đều an ổn hòa dịu, không có 

một chút nóng nảy, không có lửa vô minh, cũng không phiền não. Do nhờ an 

hòa nên giả sử có ai mắng bạn, bạn cũng không giận, có ai đánh bạn, bạn 

cũng như không có gì. Ðối xử với mọi người đều hòa thuận, thật là tốt đẹp 

biết bao! 



7. Trừ đói khát: Người đã tắm rửa ở nước tám công đức của ao bảy báu 

thì không ăn uống cũng không thấy đói, lại không cần phải uống sữa hay ăn 

bánh mì, cho nên thế giới Cực Lạc có điều kỳ diệu như thế! 



8. Nuôi lớn các căn: Sau khi dùng thứ nước tám công đức này rồi, các căn 

sẽ được thanh tịnh: Người mù thấy được ánh sáng, kẻ điếc khôi phục lại tánh 

nghe; nếu mũi không thông, không ngửi được hương vị, dùng nước này rửa 

vào thì sẽ thông hơi biết mùi, bất cứ bệnh mũi nặng như thế nào cũng có thể 

chữa lành. Cũng có thể làm cho ăn ngon miệng, tay chân có thể làm được 

mọi việc mà không cảm thấy mệt mỏi. Chẳng những thế mà còn có thể làm 

tăng trưởng thiện căn, tiêu trừ được ác nghiệp, công đức ấy thật là rất lớn! 

Chúng ta phải nên gấp rút tu hành, mong sớm được về tắm trong ao bảy báu 

của thế giới Cực Lạc để trưởng dưỡng thiện căn. 



Trên đây là đại ý của nước tám công đức, nếu nói kỹ hơn thì mỗi thứ công 

đức nói đến mấy đại kiếp cũng vẫn chưa hết. 



Ðầy tràn trong đó, nước tám công đức có tám thứ công đức tự tại, tám thứ 

công đức khoái lạc và tám  thứ  công đức  vi  diệu không  thể nghĩ bàn.  Thứ 

nước này tràn đầy trong ao. 



Ðáy ao trải toàn cát bằng vàng, đáy ao bảy báu thuần túy dùng cát bằng 

vàng  trải  lên.  Tóm  lại,  phàm  là  người  đến  được  ao  bảy  báu  rồi  thì  bất  cứ 

nghiệp chướng gì cũng có thể tiêu trừ, cho nên phải mau tu về thế giới Cực 

Lạc để trừ nghiệp chướng. Nghiệp chướng là gì? Ðó là những gì không vừa 

ý trong tâm ta, hoặc tâm sanh phiền não, đều là nghiệp chướng cả. Không 

nghiệp chướng thì không phiền não, vì nghiệp chướng làm tăng thêm phiền 

não. 



Ở nhân gian lấy dầu nhựa trải đường cho là rất tốt, nhưng trong thế giới 

Cực Lạc ở phương Tây lại lấy vàng miếng lót đường, cho đến các thứ bạc, 

lưu ly, pha lê... hỗn hợp mà thành năm loại ánh sáng, nên cả con đường đều 

phóng ánh sáng. Lầu vàng điện ngọc trên bờ ao cũng trang sức bằng các thứ 

vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não. Tại sao lại dùng các thứ 

bảo bối này để trang sức? Lại tại sao có được nhiều thứ bảo bối như thế để 

trang nghiêm đạo tràng? Ðây là do vạn đức của Phật A Di Ðà thành tựu nên, 

tức là công đức của Ngài được vẹn toàn nên dùng bảy báu để trang nghiêm. 



Hoa sen trong ao lớn như bánh xe, màu xanh có ánh sáng xanh, màu vàng 

có  ánh  sáng  vàng,  màu  đỏ  có  ánh  sáng  đỏ,  màu  trắng  có  ánh  sáng  trắng, 

thơm ngát vi diệu. 



Ao  này  lớn  bằng  cả  trăm  biển  lớn,  trong  đó  hoa  sen  lớn  như  bánh  xe, 

nhưng  không  phải  là  bánh  xe  của  nhơn  gian  mà  là  lớn  như  bánh  xe  của 

Chuyển  Luân  Thánh  Vương.  Bánh  xe  này  lớn  bằng  một  do-tuần  (tiểu  do-

tuần là bốn mươi dặm, trung do-tuần là sáu mươi dặm, đại do-tuần là tám 

mươi  dặm).  Hoa  sen  trong  ao  này  phải  lớn  tám  mươi  dặm.  Nếu  hoa  sen 

không lớn thì làm sao hợp được với ao như biển lớn thế kia được? Bây giờ 

tôi xin đọc một bài kệ tán thán Phật A Di Ðà: 



Ðại Thánh chúa A-Di-Ðà 

Ðoan nghiêm vi diệu cánh vô qua 

Thất trần trì hoa 

Tứ sắc dũng kim ba. 

(A Di Ðà Phật Ðại Ðạo Sư 

Ðoan nghiêm vi diệu khó ai bằng 

Ao vàng bảy hoa sen nở 

Bốn màu ánh biếc sóng vàng khua). 



Trên đời không có ai tướng mạo đẹp đẽ đoan nghiêm vi diệu hơn Phật A 

Di Ðà. Ao thất trần tức là ao bảy báu, hoa trong ao có bốn màu, sóng rập rờn 

trong ao như màu của vàng. Chữ "Vi" là nói nước ao mềm mại thơm sạch 

phi thường, thấy hình như có nước mà lấy tay sờ vào thì hình như không có 

nước, nhưng tay lại dính nước, vì thế nên nói là "Vi", mầu nhiệm không thể 

nói hết. Nước ấy không những vi diệu mà còn có mùi thơm lan tỏa có thể 

khiến người ngửi được thì phát tâm Bồ-đề, quyết chí tu hành. Còn chúng ta 

nghe đến hương vị thế gian liền đắm trước ngay, bị nó lôi cuốn. Như người 

thích xức nước hoa, vì phần lớn người ta đều đắm trước hương trần, đây tức 

là nhiễm ô. Ðó là cảnh giới ngũ trần: sắc, thanh, hương, vị, xúc. Nhưng nếu 

người nào đến được thế giới Cực Lạc thì chỉ có phát tâm Bồ-đề mà chẳng 

thể có tâm nhiễm ô, vì thế tâm người tu hành cần phải phá cảnh ngũ trần. 

Thứ nhất là chớ chấp trước nơi sắc tướng, vì người đẹp đẽ đến đâu đi nữa, 

chẳng qua chỉ là một lớp da phủ bên ngoài. Bên trong nếu không là mủ thì 

cũng là máu, cho nên không nên mê đắm sắc tướng mỹ miều bên ngoài. Như 

trong Kinh Lăng Nghiêm, Ma-đăng-già nữ rất yêu A Nan, không muốn rời 

xa chút nào. 



Phật hỏi cô ta: Nàng yêu cái gì ở A Nan? 



Ma-đăng-già thưa: Tôi yêu đôi mắt của ông ấy. 



Phật nói: Thế thì ta móc mắt ông ấy cho cô nhé! 



-A,  không  được  đâu!  Ma-đăng-già  nữ  nói:  Móc  mắt  ra  thì  còn  dùng  gì 

được? 



-Ðã không dùng gì được thì nàng còn yêu ông ấy làm chi? 



Phật  nói  cho  nàng  ta  nghe  xong,  nàng  liền  phá  ngay  được  sắc  chấp  mà 

chứng được Tứ Quả. Cho nên chúng ta chớ chấp trước vào sắc tướng, nhưng 

mặt khác cũng không rời sắc tướng mà tu hành. Ðó là mượn giả để tu chơn. 



Chúng  ta  cũng  không  nên  để  thanh  trần  làm  mê  hoặc,  không  nên  chấp 

trước âm thanh êm dịu mà đam mê. Vừa rồi xướng bài kệ tụng tán Phật cho 

quý vị nghe, đó là chẳng phải xướng ca mà là đang thuyết pháp. 



Chúng  ta  cũng  không  nên  chấp  trước  vào  hương  trần.  Khi  tôi  ở  Hương 

Cảng, có rất nhiều người đến bên tôi nói thân tôi có mùi hương. Sau đó tôi 

thoa một ít mùi hôi lên người, để họ đừng đến gần tôi nữa. Bọn họ đều đắm 

trước hương trần! Kỳ thật, tất cả đều do tâm tạo ra cả! Người có định lực, 

thơm chẳng biết thơm, hôi chẳng biết hôi, đẹp chẳng biết đẹp, xấu chẳng biết 

xấu, tiếng hay chẳng biết tiếng hay, cũng không khởi tâm chấp trước phân 

biệt. Ðây tức là công phu tu hành. Người biết dùng công phu thì người ta có 

đối xử tốt cùng không, mình đều coi như nhau, chẳng thể bị cảnh giới lục 

trần lay chuyển. Người có định lực thì không để bị lưỡi sai khiến, lại không 

để ý ngon hay dở của mùi vị. Nói như vậy không phải bảo mình như khúc gỗ 

chẳng biết mùi vị ngon dở gì cả, mà là khi ăn vào món gì không nên khởi 

tâm phân biệt, ngon hay dở đều ăn như nhau. Như thế cho nên xúc giác cũng 

phải buông bỏ hết. 



Ở thế giới Cực Lạc có bốn thứ hoa sen: Sen xanh, sen trắng, sen hồng và 

sen vàng. Bốn thứ sen này có bốn thứ ánh sáng. Bốn thứ ánh sáng này tiêu 

biểu cho các pháp môn tứ niệm xứ, tứ chánh cần, tứ như ý túc... Vì thế bây 

giờ chúng ta nghe Kinh A Di Ðà, tụng Kinh A Di Ðà xong lại cần phải tu 

định lực nữa. Nếu có định thì ngay đây là thế giới Cực Lạc. Nếu không thì 

dù cho thân ở thế giới Cực Lạc cũng chạy về thế giới Cực Khổ thôi. Người 

có định lực, dù thân ở thế giới Cực Khổ cũng có thể chuyển thành thế giới 

Cực Lạc được. Nếu diệt trừ được phiền não thì tất cả đều không có vấn đề 

chi (Everything' s OK, no problem). Ðó chẳng phải thế giới Cực Lạc là gì? 



Nầy  Xá-lợi-phất,  cõi  nước  Cực  Lạc,  thành  tựu  công  đức,  trang  nghiêm 

như thế! Lại này Xá-lợi-phất, cõi nước Phật kia, thường trỗi nhạc trời, vàng 

ròng làm đất, ngày đêm sáu thời, mưa hoa Mạn-đà-la cõi trời. Chúng sanh ở 

cõi ấy, cứ mỗi sáng sớm, thường dùng đãi y, đựng các hoa đẹp, đem cúng 

dường mười vạn ức Phật ở phương khác, vừa đến giờ ăn, trở về nước mình, 

ăn cơm, kinh hành. 



Ðức  Phật  Thích  Ca  nói:  Này  Xá-lợi-phất,  cõi  nước  Cực  Lạc  thành  tựu 

công đức trang nghiêm như thế. Tại đó thường có chư Thiên trỗi nhạc trời, 

vàng ròng dùng làm đất, ngày đêm sáu thời (đầu ngày, giữa trưa, cuối ngày, 

đầu hôm, giữa đêm, cuối đêm. Ba thời của ngày, ba thời của đêm cộng lại là 

sáu thời) đều có mưa hoa Mạn-đà-la. 



Mạn-đà-la hoa, là tiếng Phạn, dịch là "tự ý hoa", mình muốn thế nào nó 

ra thế ấy, rất là vừa ý. Hoa này còn gọi là Ðại Bạch Hoa. 



Chúng sanh ở cõi ấy, cứ mỗi sáng sớm (sáng sớm mặt trời mới vừa mọc), 

thường dùng đãi y (túi vải), đựng các hoa đẹp, đem cúng dường mười vạn ức 

Phật ở phương khác. Thời gian cho việc cúng hoa rất ngắn, khoảng chừng 

một bữa ăn. Tại sao những chúng sanh ấy chỉ có một thời gian rất ngắn đi 

khắp được mười vạn ức cõi nước của chư Phật? Nhơn vì các vị ấy chứng 

được tám đại tự tại ngã, tùy tâm như ý, được như ý thông, tự do đi đến chỗ 

mình muốn đến. Cho nên khi chúng ta lễ Phật nên quán thân thể chúng ta có 

cùng  khắp  vô  lượng  cõi  nước  chư  Phật  ở  mười  phương  và  đang  đảnh  lễ 

trước chư Phật. Chúng ta có thể quán tưởng pháp giới như vậy, vì thân thể 

chính là pháp giới vậy. Cho nên có bài kệ: 



Nếu ai muốn hiểu biết 

Tất cả Phật ba đời 

Phải quán Pháp giới tánh 

Tất cả duy tâm tạo. 



“Trở  về  nước  mình”:  nước  mình  tức  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Ăn  cơm,  kinh 

hành, ăn cơm xong liền đi kinh hành; kinh hành tức là đi tản bộ sau khi ăn 

cơm. 



Này Xá-lợi-phất, cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như 

thế! Lại này nữa Xá-lợi-phất, cõi nước kia thường có các loài chim màu sắc 

kỳ  diệu,  như  Bạch  Hạc,  Khổng  Tước,  Anh  Võ,  Xá-lợi,  Ca-lăng-tần-già, 

Cộng Mạng. Những thứ chim này, ngày đêm sáu thời, hót lên tiếng hòa nhã, 

tiếng ấy diễn xướng Năm Căn, Năm Lực, Bảy Bồ-đề Phần, Tám Thánh Ðạo 

Phần. 



Ðức  Phật  vốn  đợi  ngài  Xá-lợi-phất  thưa  hỏi,  ngài  Xá-lợi-phất  vẫn  chưa 

biết hỏi nên Phật lại nói tiếp theo cho đại chúng nghe: Này Xá-lợi-phất! Cõi 

nước Cực Lạc thường có những loài chim nhiều màu kỳ lạ, lại có chim Bạch 

Hạc, Khổng Tước, Anh Võ, Xá-lợi, Ca-lăng-tần-già, Cộng Mạng... 



Những  loài  chim  này  màu  sắc  đặc  biệt  đẹp  đẽ,  trắng  trắng  xanh  xanh, 

hoặc nhiều màu xen lộn, như giống Phụng Hoàng trên thế gian này. Anh Võ 

biết nói tiếng  người,  nếu  người  ta dạy  nó  nói  tiếng  Trung  Quốc  nó  sẽ  nói 

tiếng Trung Quốc, dạy nó nói tiếng Anh nó cũng biết nói tiếng Anh. Thấy có 

người  tới,  nó  biết  nói:  "Có  khách,  có  khách",  hoặc  nói:  "Hello,  how  are 

you?" Cho nên nếu có người dạy nó niệm danh hiệu Phật, chúng nó cũng có 

thể  nhờ  vào  công  đức  niệm  Phật  mà  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  ở 

phương Tây. 



Xá-lợi tức là Thu Lộ, mắt nó rất đẹp. Ca-lăng-tần-già là tiếng Phạn, dịch 

là  Hảo  Thanh điểu, hoặc  Hảo  Âm  điểu. Vì  khi  mới  khảy  mỏ,  còn  ở trong 

trứng mà tiếng kêu của nó hay hơn các con chim con khác, cho nên gọi là 

Hảo Âm điểu. 



Chim Cộng Mạng là thứ chim một thân mà có hai đầu, có ai đã thấy chim 

đó chưa? Chúng mắc phải quả báo này là do kiếp trước lúc làm người, tâm 

dâm quá nặng. Hai vợ chồng ái ân quá nặng, suốt ngày chỉ ân ái nhau thôi, 

dâm tâm không dứt nên phải đọa lạc làm loài chim hai đầu. Thức tâm có hai 

mà quả báo phải thọ lại đồng nhau. Ấy gọi là "chim Cộng Mạng, thức khác 

mà  báo  đồng."  Vì  thế  người  ta  không  nên  có  tâm  dâm  dục  thái  quá,  nếu 

không sẽ có thể đọa làm loài chim Cộng Mạng đấy! 



Có người nói: "Tôi thích làm thứ chim đó!" Ta đừng nên cho làm chim là 

việc rất tốt. Phải biết rằng những loại phi cầm ấy, sau khi sống hết kiếp chim 

rồi có thể sẽ đọa vào địa ngục thọ khổ. Ðừng cho rằng chúng nó rất tự  do, 

muốn bay thì bay, muốn đáp thì đáp, tương lai quả báo đáng sợ không thể 

tưởng tượng nổi đấy. Người có trí không làm việc ngu si thì không bị đọa 

lạc, người không trí huệ mới tạo nghiệp mà đọa lạc. 



Các loài chim ấy ngày đêm sáu thời hót lên tiếng hòa nhã. Sáu loài chim 

này ngày đêm sáu thời đều hót lên tiếng hòa nhã, xướng họa lẫn nhau, phát 

ra âm nhạc rất êm dịu. Thực ra những loại chim này là do công đức của Phật 

A Di Ðà hóa hiện ra, giúp Phật nói pháp khiến cho pháp âm lan khắp. Vì ở 

thế giới Cực Lạc phương Tây không có các khổ, không có quả báo ba ác đạo 

địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. 



“Tiếng  ấy  diễn  xướng”:  diễn là  biểu diễn, xướng  là  ca  hát; bất  cứ người 

nào nghe đến đều rất vui thích. Pháp âm mà bọn chim diễn xướng biểu hiện 

Năm Căn, Năm Lực, Bảy Bồ-đề Phần, Tám Thánh Ðạo Phần. 



Năm Căn là: Tín căn, Tấn căn, Niệm căn, Ðịnh căn và Huệ căn. Năm căn 

biểu thị cho mầm móng Bồ-đề, có thể khiến cho tâm Bồ-đề tăng trưởng, khi 

tăng trưởng rồi thì có một thứ sức mạnh nên gọi là năm lực. 



Năm Lực là: Tín lực, Tấn lực, Niệm lực, Ðịnh lực và Huệ lực. 



Bảy Bồ-đề Phần: 



1. Trạch Pháp Bồ-đề phần, còn gọi là Trạch pháp giác phần. 



2. Tinh Tấn Bồ-đề phần, còn gọi là Tinh Tấn giác phần. 



3. Hỷ Bồ-đề phần, còn gọi là Hỷ giác phần. 



4. Trừ Bồ-đề phần, trừ thô hoặc. 



5. Xả Bồ-đề phần, xả bỏ tế hoặc. 



6. Ðịnh Bồ-đề phần 



7. Niệm Bồ-đề phần. 



Bảy Bồ-đề phần còn gọi là Bảy Giác Chi. Trong ba mươi bảy đạo phẩm 

chỉ bảy chi này được tên là Giác. Nhân vì trước tu Bốn Niệm Xứ, Năm Căn, 

Năm  Lực  vẫn  chưa  giác  ngộ,  sau  tu  Tám  Chánh  Ðạo  đã  giác  ngộ,  chỉ  có 

khoảng giữa tu bảy pháp Giác phần này từ mê mà ngộ, do chưa giác ngộ mà 

giác ngộ cho nên được tên là Giác. Bảy Bồ-đề Phần này rất quan trọng, các 

đệ tử Phật nên nhớ kỹ. 



Tám  Thánh  Ðạo  Phần,  tức  tám  chánh  đạo:  chánh  kiến,  chánh  tư  duy, 

chánh  ngữ,  chánh nghiệp, chánh  mạng,  chánh  tinh tấn,  chánh  niệm,  chánh 

định. 



1.  Chánh  kiến:  Ðây  không  phải  là  cái  thấy  của  mắt  thấy,  mà  là  cái  thấy 

của kiến giải trong tâm. Thế nào là kiến giải chính xác? Tức là dùng hành vi 

vô lậu để quan sát kiến giải của chính mình có chính xác hay không, tức là 

vật phi lễ chớ nhìn, cái gì không chánh đáng thì không nên xem, vì bất chánh 

là tà kiến. Ví dụ thầy Tỳ-kheo thấy người không chánh đáng thì không nên 

nhìn.  Cho  nên  các  Tỳ-kheo  đều  không  đi  xem  phim,  không  ca  múa  hát 

xướng, cũng không cố đi xem nghe. Nếu thích đi xem thì không phải là có 

chánh  kiến,  thậm  chí  trong  lòng  có  nghĩ  tưởng  đến  cũng  là  không  chánh 

kiến. Nhưng nếu có việc không chánh đáng ở trước mắt, cũng không nghĩ đó 

là bất chánh mà cho là chánh đáng, đó cũng là chánh kiến. 



2.  Chánh  tư  duy:  Tư  duy  là  ở  bên  trong,  người  ta  không  thể  thấy  được, 

chính mình phải dùng trí huệ vô lậu. Tôi nhiều lần giảng cho quý vị nghe về 

vô lậu, nhưng càng giảng quý vị càng lậu thêm. Giả sử có được chút trí huệ 

nào cũng bị chảy sạch hết. Nước trí huệ rịn chảy hết thì có lửa vô minh sanh 

ra. Pháp mà tôi giảng cho quý vị nghe là pháp hay nhất mà cả trong thiên hạ 

này không pháp nào hay hơn. Nếu không chịu chú ý, chẳng nghe cho kỹ thì 

dù Ðức Phật Thích Ca tái thế cũng cứu không được quý vị. Vô lậu tức là 

không có tà tư tà kiến. Không có tâm dâm dục tức là vô lậu. Có tâm dâm dục 

tức là hữu lậu. Chánh tư duy tức là vô lậu, tà tư duy tức là hữu lậu. Tư duy 

thuộc về tâm, cũng là ý. Trong ý niệm không khởi một niệm không chính 

đáng nào tức là chánh tư duy. 



3. Chánh ngữ: Là trong lời nói của chính mình không có một chút ý nào 

dâm loạn. Những lời nói ra đều thật đứng đắn. Nếu ai có nói với mình những 

lời  không  đứng  đắn,  mình  cũng  phải  nói  với  họ  những  lời  đứng  đắn  mà 

không  được  dùng  lời  không  đứng  đắn  đáp  lại.  Ðó  tức  là  chánh,  là  khẩu 

nghiệp thanh tịnh. Trên đời này bất cứ người nào cũng gặp phải điều ấy. Nếu 

có ai nói những lời không đứng đắn, chẳng cần phê bình họ nói không đúng, 

mà không nên tiếp cận với họ là được. Nhưng mặt khác, bạn không cần cho 

họ là nói lời không chánh đáng, thế thì không chánh đáng cũng biến thành 

chánh đáng. Chánh tư duy tức là ý thanh tịnh, mà chánh ngữ là khẩu nghiệp 

thanh tịnh. 



4. Chánh  nghiệp, là  thân  nghiệp  thanh  tịnh. Dùng  trí vô  lậu để  trừ  bỏ  tà 

nghiệp  của bản thân.  Tà  nghiệp là gì?  Cũng  tức là  niệm  dâm  dục.  Một số 

người  mượn  câu:  "Không  tức  là  sắc,  sắc  tức  là  không"  mà  hành  động  sai 

quấy,  đây  tức  là  tà  nghiệp.  Trí  vô  lậu  tức  là  trí  huệ  không  có  những  thứ 

không chánh đáng. Có người chỉ có tà huệ, bảo họ làm việc đứng đắn thì họ 

không biết làm, nhưng nếu bảo họ làm việc bậy bạ (như hành dâm...) thì họ 

thông minh hơn những người khác, đó là tà nghiệp. Chánh nghiệp thuộc về 

thân nghiệp. 



5. Chánh mạng. Chánh mạng đối lại với tà mạng. Sao gọi là tà mạng? 



i) Hiện tướng khác người để hiện bày  việc kỳ lạ. Những người này biểu 

hiện ta đây không giống với người khác: "Các vị xem tôi đây khác với mọi 

người!" Như ở Hương Cảng có một vị pháp sư người Trung Quốc cố ý đắp y 

Tiểu Thừa. Ở Ðài Loan cũng có những người như vậy, mục đích của họ chỉ 

là lôi kéo sự chú ý của người khác để được cúng dường. Một số người có 

mắt như mù, liền cho họ là bảo bối rồi đến cúng dường. 



ii) Tự nói mình có công đức. Những người này tự khoe khoang công đức 

của chính mình, nói Viện Dưỡng Lão kia là của tôi lập nên, hoặc nói tôi xuất 

ra bao nhiêu tiền để làm trường học, độ được một số đệ tử, lập nên một số 

cảnh  chùa,  cúng  dường  mấy  trăm  vị  hòa  thượng.  Tóm  lại,  đó  là  sự  khoe 

khoang  công  đức  của  mình.  Kỳ  thực,  chỉ  có  những  người  ngu  si  mới  tin 

được lời họ; còn người có trí huệ, giả sử nhắm mắt lại, chỉ nghe họ nói cũng 

có thể biết được đó là lời nói khoác. 



iii) Bói toán: Gieo quẻ, tính toán số mạng tốt xấu cho người khác. Những 

hạnh nghiệp này  chẳng phải  chỉ người  tại  gia,  mà  người xuất  gia  cũng có 

làm. Họ có thể nói với kẻ dễ tin: "Anh nên đưa tôi một triệu bạc để làm việc 

thiện,  nếu không thì ngày  mai  có  thể phải  chết đấy!"  Kẻ  ấy  nghe  nói  một 

triệu có thể mua được tánh mạng thì đâu phải là nhiều, liền đồng ý đưa ngay. 

Nhưng đâu có biết rằng giả sử không đưa tiền cũng không nhất định ngày 

mai  phải  chết.  Hoặc  họ  nói:  "Ngày  mai  anh  có  thể  gặp  được  một  việc  tốt 

đẹp. Chỉ cần hôm nay anh đưa trước năm mươi lượng  vàng làm việc công 

đức,  thế nào  ngày  mai  anh  cũng  được  năm  trăm  lượng vàng."  Kẻ  ấy  nghĩ 

thầm: "Một lượng lãi tới mười lượng, có gì mà tiếc!" Thế rồi bị lường gạt. 

Kết  quả  ngày  thứ  hai  chẳng  những  không  có  vàng,  cả  đến  thầy  bói  cũng 

không thấy đâu nữa, bèn cho là đã gặp bậc thần tiên. 



iv) Lớn tiếng ra oai: Có những vị Thầy thích lớn tiếng hò hét vô duyên cớ, 

khiến cho người nể sợ. Những người ấy còn cho rằng vị Thầy này tiếng nói 

rổn rảng mà cung kính vị ấy. Ðây tức là tà mạng. Nếu khi giảng pháp, phòng 

rộng lớn mà người đông thì có thể giảng kinh lớn tiếng. Nhưng nếu có micro 

thì không cần phải to tiếng quá. Cứ nói chuyện bình thường, chẳng cần phải 

hò hét lớn tiếng. Người lớn tiếng ra oai lại chẳng biết đó là một trong năm 

thứ tà mạng. 



v) Nói lên sự cúng dường để khích động người khác. Ví dụ nói: "Anh biết 

không! Tôi đến nhà cư sĩ ăn một bữa trai thật ngon, họ còn dùng nấm mèo 

trắng, nấm đông-cô... để đãi tôi, thật là một bữa ngon quá sức!" Hoặc đến 

nhà một cư sĩ niệm câu thần chú để khiến người khác cho họ ăn ngon. Một 

khi niệm chú như thế, vị cư sĩ ấy cảm thấy chính mình phải nên cúng dường 

một ít thức ăn, thậm chí không có tiền, phải đi vay mượn để mua đồ chay 

cúng  dường  vị  Thầy.  Ðâu  biết  rằng  vị  Thầy  ấy  đã  phạm  vào  năm  thứ  tà 

mạng rồi. 



6. Tinh tấn: Có Chánh tinh tấn và Tà tinh tấn. Sao gọi là Chánh tinh tấn? 

Giống như chúng ta đang lễ Phật, niệm Phật suốt ngày không nghỉ ngơi, đó 

là Chánh tinh tấn. Nếu bạn đi đến chỗ khác nói chuyện khào, càng nói càng 

hăng,  khoa  chân  múa  tay,  đó  gọi  là  Tà  tinh  tấn,  không  có  lợi  ích  chi,  lại 

chẳng có tác dụng gì. Sao gọi là Chánh tinh tấn? Chánh tinh tấn chính là làm 

việc có ích. Sao gọi là Tà tinh tấn? Tức là làm việc vô ích, ví như đối với 

Phật pháp phải dụng công, nhưng lại lười biếng chỉ nói chuyện tào lao lười 

biếng cũng như, khi nghe kinh, không luận bận rộn cách mấy cũng phải đến 

nghe kinh, đến để hộ trì pháp hội, đó gọi là Chánh tinh tấn. Nếu vốn không 

bận  việc  gì,  nhưng  cũng  không  đến  nghe  kinh,  đó  gọi  là  không  tinh  tấn. 

Giống như chúng ta ở đây có mấy vị cư sĩ, hễ xem phim thì rất tinh tấn, chịu 

đi long nhong đường lớn, hẻm nhỏ mà chẳng đến nghe kinh, có pháp hội mà 

chẳng đến hộ trì, đó đều là không tinh tấn. Chánh tinh tấn là không luận ở 

chỗ nào có pháp hội thì đến ủng hộ, hộ trì đạo tràng. Nếu khoái đánh bài, cờ 

bạc... đó là Tà tinh tấn. 



7.  Chánh  định:  Chánh  định  là  Tam-muội,  còn  gọi  là  Chánh  Thọ.  Chánh 

định là dùng trí huệ vô lậu để tu định, thứ định này tất cả cảnh giới tà không 

thể lay động được. Tôi giảng kinh cho quý vị nghe, quý vị nhớ được một câu 

thì đi  đến bất  cứ đâu  cũng  dùng  không hết.  Nhưng  nếu quý  vị  không nhớ 

được câu nào, quên sạch hết thì đi đến đâu sẽ bị cảnh giới ấy lay chuyển, 

chạy theo cảnh giới ấy, đó là không có Chánh Ðịnh. Có người nói: "Tôi biết 

tôi không có chánh định." Ðã biết là không có, sao không dùng chánh định? 

Cũng như có mấy người nọ, khi nghe tôi giảng điều gì đó đều nói: "i know, i 

know." Ðã biết sao còn phạm phải sai lầm? 



8.  Chánh  niệm:  Chánh  niệm  là  niệm  trí  huệ  vô  lậu,  không  còn  hữu  lậu 

nữa. Không còn hữu lậu tức là không có tâm dâm dục. Không có tâm dâm 

dục tức chánh niệm. Có tâm dâm dục tức là tà niệm. Có người nói: "Người 

ấy có tâm dâm dục đối với tôi, nhìn thấy mắt họ là biết ngay." Nếu không có 

tâm dâm dục, sao lại đi nhìn vào mắt người ta? Mình có tâm gì? Chính mình 

nếu không có tâm dâm dục, làm sao biết người ta có? Nếu không có thì là 

thanh tịnh hoàn toàn, trong sạch không nhiễm ô, chính mình không có chút 

tư tưởng nào về việc đó cả thì làm sao biết được kẻ đối diện mình có tâm 

dâm dục? Vậy thì rõ ràng là không diệt trừ tâm dâm dục, không dứt tâm dâm 

dục chính là tà niệm, không phải chánh niệm. 



Các pháp như thế ấy, chúng sanh ở nước kia nghe âm thanh này rồi, thảy 

đều niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Này Xá-lợi-phất, ông chớ cho chim 

này thiệt là do tội báo sanh ra. Tại sao thế? Vì cõi nước của Phật kia không 

có ba ác đạo. Này Xá-lợi-phất, cõi nước của Phật kia còn không có tên của 

ác đạo, huống chi là có thật. Các thứ chim ấy đều là do Phật A Di Ðà muốn 

cho tiếng Pháp âm truyền khắp mà biến hóa ra như thế. 



“Các pháp như thế ấy” là chỉ cho Năm Căn, Năm Lực, Bảy Bồ-đề Phần, 

Tám Thánh Ðạo Phần đã nói ở trước; hai mươi lăm Ðạo Phẩm này cộng với 

Bốn  Niệm  Xứ,  Bốn  Chánh  Cần,  Bốn  Như  Ý  Túc,  thành  ra  Bảy  Khoa,  Ba 

Mươi Bảy Ðạo Phẩm. 



“Chúng  sanh  ở  nước  kia”  là  chúng  sanh  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  nghe  thấy 

những  âm  thanh  diễn  xướng  của  các  loài  chim  ở  trên  rồi,  thảy  đều  niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm về Tam Bảo. “Này Xá-lợi-phất, đừng cho 

rằng những chim này là từ tội báo sanh ra!”: Ðừng cho rằng những chim này 

là từ ba ác đạo sanh ra! Tại sao thế? Vì lẽ gì? Vì thế giới Cực Lạc kia không 

có ba ác đạo, ba ác đạo là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, thì làm sao có các 

loài  chim  này  được?  Phật  nói:  "Này  Xá-lợi-phất,  ta  nói  cho  ông  biết:  Cõi 

nước của Phật kia còn không có tên của ác đạo. Ở thế giới Cực Lạc ngay đến 

tên của ba ác đạo còn không có nữa, huống chi lại có ba ác đạo thiệt hay 

sao? Tất cả đều không có cả. Những loài chim này đều là do nguyện lực của 

Phật A Di Ðà muốn cho Pháp âm truyền khắp mà biến hóa ra như thế." Ðây 

đều là giúp cho Pháp âm truyền khắp mà dùng thần thông biến hóa ra các 

thứ  chim  ấy,  chớ  chúng  không  phải  do  ba  ác  đạo biến hóa  ra  đâu.  Không 

giống như cõi nước của chúng ta đây, súc sanh là từ súc sanh đạo biến hóa 

ra. 



Này Xá-lợi-phất, cõi nước Phật kia, gió nhẹ lay động các hàng cây báu và 

các lưới báu, phát ra âm thanh vi diệu, giống như trăm nghìn thứ âm nhạc 

đồng trỗi một lượt. Ai nghe tiếng này rồi, tự nhiên đều sanh tâm niệm Phật, 

niệm Pháp, niệm Tăng. Này Xá-lợi-phất, cõi nước Phật kia thành tựu công 

đức trang nghiêm như thế. 



Phật nói: "Này Xá-lợi-phất! Ta nói cho ông nghe đôi chút về tình hình của 

thế giới Cực Lạc: Cõi nước Phật kia gió nhẹ lay động, gió nhẹ là gió rất dịu, 

gió không lớn, chỉ nhè nhẹ thôi, thổi vào bảy lớp hàng cây, bảy lớp lưới báu, 

phát ra âm thanh vi diệu, trên lưới báu đều có chuông rung, một khi gió thổi 

qua  đều  rung  vang  lên.  Thứ  tiếng  vang  này  cũng  giúp  cho  người  ta  niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm  Tăng. Giống như trăm ngàn thứ âm nhạc đồng trỗi 

một lượt. Thứ âm thanh này cũng giống như trăm ngàn thứ âm nhạc đồng 

tấu một lượt. Ai nghe rồi, người nghe thứ âm nhạc này, không phải là nghe 

rồi lại nảy sanh ý nghĩ bất tịnh, mà là nghe rồi tự nhiên sanh ra tâm niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Tâm niệm: Nam mô A Di Ðà Phật, Nam mô A 

Di Ðà Pháp, Nam mô A Di Ðà Tăng. 



Có người nói: "Nam mô A Di Ðà Phật, câu này thì có, sao lại có Nam mô 

A Di Ðà Pháp được?" - Bởi vì đó là pháp của Phật A Di Ðà nói ra. Lại cũng 

là chúng tăng của Phật A Di Ðà giáo hóa mà có. Thế thì tại sao không nói: 

"Nam mô A Di Ðà Tăng" được ư? Cho nên đừng có thắc mắc! Những điều 

tôi giảng là một nghệ thuật mới mẻ đấy! Cũng giống như tôi giảng cho quý 

vị  nghe  về  Niết-bàn  như  thế  này.  Niết  là  không  sanh,  Bàn  là  không  diệt; 

không  sanh  tâm  dâm  dục,  không  diệt  trí  huệ.  Cho  nên  Phật  đạt  cảnh  giới 

Niết-bàn  thì  không  có  tâm  dâm  dục  nữa.  Ngài  thanh  tịnh,  không  nhiễm 

trước, không có ý tưởng nam nữ, tự tánh thường sanh trí huệ cho nên không 

diệt. 



Này Xá-lợi-phất, cõi nước Phật kia, thành tựu công đức trang nghiêm như 

thế! Này Xá-lợi-phất! Cõi nước Cực Lạc thành tựu được công đức và trang 

nghiêm như thế đó. Này Xá-lợi-phất, ý ông nghĩ sao? Tại sao Ðức Phật kia 

có  tên  là  A  Di  Ðà?  Này  Xá-lợi-phất,  Ðức  Phật  kia  có  ánh  sáng  vô  lượng, 

chiếu suốt mười phương cõi nước không bị chướng ngại, cho nên có tên là A 

Di Ðà. Lại này Xá-lợi-phất, mạng sống của Phật kia và nhân dân của Ngài, 

vô  lượng vô  biên  a-tăng-kỳ  kiếp,  cho nên  có  tên là  A  Di  Ðà. Này  Xá-lợi-

phất, Phật A Di Ðà thành Phật đến nay đã mười kiếp. Lại này Xá-lợi-phất, 

Ðức Phật kia có vô lượng vô biên chúng đệ tử Thanh Văn đều là bậc đại A-

la-hán, không thể tính đếm mà biết được; các chúng Bồ-tát cũng nhiều như 

thế. 



Phật  lại nói: "Này  Xá-lợi-phất!"  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đặc biệt  có 

lòng thương nghĩ đến ngài Xá-lợi-phất: "Ðồ đệ này quả thật có được ít nhiều 

trí huệ, nhưng lại không biết hỏi, để ta nói cho ông ấy biết!" Ý ông nghĩ sao? 

Trong ý nghĩ của ông, ông cho là như thế nào? Tại sao Ðức Phật kia có tên 

là A Di Ðà? Ðáng lẽ câu này là của ngài Xá-lợi-phất hỏi, mà ngài không biết 

hỏi, ngờ nghệch giống như đang nhập định vậy, cho nên Ðức Phật Thích Ca 

Mâu Ni hỏi giúp và đáp thay cho ngài: Này Xá-lợi-phất, Ðức Phật kia có ánh 

sáng vô lượng. A Di Ðà dịch là Vô Lượng Quang, cho nên nói Ðức Phật kia 

có  ánh  sáng  vô  lượng  chiếu  suốt  mười  phương  cõi  nước  không  bị  chướng 

ngại, chiếu suốt mười phương cõi nước mà không có gì ngăn che ánh sáng 

ấy được. Cho nên có tên là A Di Ðà, vì thế nên gọi Ngài là Phật A Di Ðà. 

Lại  này  Xá-lợi-phất!  Lại  còn  một  nghĩa  nữa:  Mạng  sống  của  Phật  kia  và 

nhân  dân  của  Ngài  đều  vô  lượng  vô  biên  A-tăng-kỳ  kiếp,  mạng  sống  của 

Phật A Di Ðà và nhân dân của Ngài có đến vô lượng vô biên a-tăng-kỳ kiếp. 

A-tăng-kỳ là tiếng Phạn, dịch là “vô lượng số”. Cho nên có tên là A Di Ðà, 

vì thế nên gọi Ngài là Vô Lượng Thọ Phật. Phật A Di Ðà thành Phật đến nay 

đã mười kiếp, từ khi Ðức A Di Ðà thành Phật đến nay đã kéo dài mười đại 

kiếp, mạng sống tương lai cũng vô lượng vô biên. Lại này Xá-lợi-phất, Ðức 

Phật kia có vô lượng vô biên chúng đệ tử Thanh Văn, Ðức Phật A Di Ðà ở 

thế giới Cực Lạc có rất nhiều đồ đệ là hàng Thanh Văn. Ðều là bậc A-la-hán, 

những vị ấy đều đã chứng quả A-la-hán vô lậu, đều là những người không có 

tâm dâm dục. Không thể tính đếm mà biết được, chẳng phải là số lượng tính 

kể bằng con số mà tính đếm được. Các chúng Bồ-tát cũng nhiều như thế. Số 

chúng  Thanh  Văn  đã  nhiều  như  thế  thì  số  chúng  Bồ-tát  cũng  nhiều  như 

chúng Thanh Văn, không thể dùng con số mà tính đếm được. 



Này Xá-lợi-phất, cõi nước Phật kia thành tựu công đức trang nghiêm như 

thế! Lại này Xá-lợi-phất, cõi nước Cực Lạc, chúng sanh sanh về đều là bậc 

A-bệ-bạt-trí. Trong đó  có nhiều  vị  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ. Số  đó nhiều đến nỗi 

không thể tính đếm mà biết được, chỉ có dùng số vô lượng vô biên A-tăng-

kỳ để nói. Này Xá-lợi-phất, chúng sanh nghe được điều này, phải nên phát 

nguyện, nguyện sanh về nước kia. Tại sao thế? Vì được cùng ở một chỗ với 

các bậc thượng thiện nhơn. Này Xá-lợi-phất, không nên cho rằng có chút ít 

nhơn duyên phước đức căn lành mà được sanh về nước kia đâu. 



Này Xá-lợi-phất, cõi nước Phật kia thành tựu công đức trang nghiêm như 

thế! Cõi nước ấy đã thành tựu công đức quá nhiều như trên đã nói. Lại này 

Xá-lợi-phất, cõi nước Cực Lạc, chúng sanh sanh về đều là bậc A-bệ-bạt-trí. 

A-bệ-bạt-trí  là  tiếng  Phạn,  dịch  là  Bất  thối  chuyển.  Có  ba  thứ  bất  thối 

chuyển: Vị bất thối, Hạnh bất thối và Niệm bất thối. 



Vị  bất  thối  là  không  lui  lại  hàng  Nhị Thừa, cũng không  từ  Nhị  Thừa lui 

xuống hàng phàm phu. 



Niệm bất thối là mỗi ngày càng tăng thêm ý niệm tu hành. 

Hạnh bất thối là tu hành mỗi ngày một tăng tiến thêm. 



Tóm  lại,  chẳng  cần  biết  tu  hành  được  bao  nhiêu  ngày,  hễ  nghỉ  một  lần, 

nghỉ  tức  là  thối  lui.  Bất  thối  chuyển  nơi  Vô  Thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh 

Giác tức là bất thối chuyển nơi Phật quả. Trong đó có nhiều vị Nhất Sanh Bổ 

Xứ,  trong  đó  có  rất  nhiều  chúng  sanh  chỉ  một  đời  có  thể  bổ  xứ  ở  ngôi  vị 

Phật, có thể thành Phật. Một đời đến trong hoa sen, tức có thể thành Phật. Số 

đó nhiều đến nỗi không thể tính đếm mà biết được. Số mục này có nói cũng 

không hết được số nhiều, chẳng phải là tính số thí dụ mà có thể biết được. 

Chỉ có số vô lượng vô biên A-tăng-kỳ để nói, chỉ có thể nói A-tăng-kỳ là có 

vô lượng vô biên vô lượng số mà thôi. 



“Này Xá-lợi-phất, chúng sanh nghe được điều này, phải nên phát nguyện, 

nguyện  sanh  về  nước  kia”:  Này  Xá-lợi-phất,  tất  cả  chúng  sanh  nghe  được 

đạo  lý  mà  Ðức  Phật  Thích  Ca  chúng  ta  đã  nói, đều phải nên  phát  nguyện 

sanh về thế giới Cực Lạc. Tại sao thế? Vì được cùng ở một chỗ với các bậc 

thượng thiện nhơn. Ðó là nguyên nhơn gì? Ðạo lý gì? Tại vì có thể cùng với 

các chúng Thanh Văn, Bồ-tát...đồng ở một chỗ với nhau. Này Xá-lợi-phất, 

không nên cho rằng có chút ít nhơn duyên phước đức căn lành mà được sanh 

về nước kia. Này Xá-lợi-phất! Nói thì nói như thế, nhưng người không có 

căn lành, không có phước đức thì không cách nào sanh về thế giới Cực Lạc 

được.  Phải  là  người  có  căn  lành  lớn,  phước  đức  lớn,  đời  đời  kiếp  kiếp  tu 

hành các Ba-la-mật, mới có thể sanh về thế giới Cực Lạc được. Không như 

thế thì  không  có  cơ hội  nào  gặp  được  môn diệu  pháp  này,  cho nên nói  là 

"Không nên cho rằng có chút ít nhơn duyên phước đức căn lành mà được 

sanh về nước kia đâu." 



Này Xá-lợi-phất, nếu có hàng thiện nam thiện nữ nào nghe nói về Phật A 

Di Ðà rồi chấp trì danh hiệu Ngài, hoặc một ngày, hai ngày, ba ngày, bốn 

ngày, năm ngày, sáu ngày, bảy ngày, nhất tâm bất loạn. Người ấy khi lâm 

chung thấy Phật A Di Ðà cùng các Thánh chúng hiện ra trước mặt. Khi chết 

người ấy tâm không điên đảo, liền được vãng sanh về thế giới Cực Lạc của 

Phật A Di Ðà. Này Xá-lợi-phất, ta thấy những điều lợi ấy nên mới nói như 

vậy. Nếu có chúng sanh nào nghe ta nói đây, phải nên phát nguyện sanh về 

nước kia. 



Này Xá-lợi-phất, nếu có hàng thiện nam thiện nữ nào nghe nói về Phật A 

Di Ðà rồi chấp trì danh hiệu Ngài, hoặc một ngày, hai ngày, ba ngày... Xá-

lợi-phất! Nếu có hàng thiện nam tín nữ tu Ngũ Giới, Thập Thiện, nghe được 

danh hiệu của Phật A Di Ðà; chấp, như tay nắm chặt đồ vật không thả, ý nói 

niệm  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  không  lơi  lỏng  biếng  lười,  hoặc  một  ngày. 

Chữ “hoặc” có thể đổi thành chữ Khổ, là khó nhọc. Khó nhọc một ngày, khó 

nhọc  hai  ngày,  khó nhọc  ba ngày...  rất  là  khổ  cực,  vì từ bảy  giờ sáng đến 

chín  giờ  tối,  khó  nhọc  đến  bảy  ngày,  đạt  đến  mức  độ  nhất  tâm  bất  loạn. 

Người ấy khi lâm chung, người ấy chờ đến khi chết, Ðức Phật A Di Ðà cùng 

các Thánh chúng hiện ra trước mặt, Ðức Phật A Di Ðà tưởng nhớ đến chúng 

sanh: "A, chúng sanh ở thế giới Ta-bà đang niệm danh hiệu ta, niệm đã được 

bảy ngày, cam chịu khó nhọc bảy ngày, ta nên đáp ứng và rước họ về cõi 

nước Cực Lạc, bây giờ đã đến giờ rồi, mau mau đi rước họ." Bấy giờ Ðức 

Phật, Bồ-tát Quán Thế Âm, Ðại Thế Chí, Thanh Tịnh Ðại Hải chúng Bồ-tát 

cùng đến và đều đưa tay rước người ấy về thế giới Cực Lạc, dù có muốn rút 

lui cũng không thể được. Người ấy khi lâm chung tâm không điên đảo, liền 

được  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  của  Phật  A  Di  Ðà.  Bấy  giờ  tâm  của 

người ấy dù có tư tưởng điên đảo, cũng không thể nói: "Tôi không muốn đi, 

nơi đó không có ý nghĩa gì." Người ấy không thể cự tuyệt lời mời gọi của 

Phật A Di Ðà, tức khắc vãng sanh về thế giới Cực Lạc. 



Này Xá-lợi-phất, ta thấy những điều lợi ấy nên mới nói như vậy. Phật tiếp 

tục nói: "Này Xá-lợi-phất! Ta thấy những chỗ tốt đẹp và lợi ích như thế cho 

nên mới bảo ông." Nếu có chúng sanh nào nghe ta nói đây, phải nên phát 

nguyện sanh về nước kia. Giả sử có chúng sanh nào ở thế giới Ta-bà nghe ta 

nói những lời như thế này, phải nên phát nguyện, thì nhất định sẽ sanh về thế 

giới Cực Lạc. 



Này Xá-lợi-phất, như ta hôm nay ngợi khen lợi ích về công đức không thể 

nghĩ bàn của Phật A Di Ðà. Ở phương Ðông cũng có Phật A Súc Bệ, Phật 

Tu Di Tướng, Phật Ðại Tu Di, Phật Tu Di Quang, Phật Diệu Âm. Giống như 

vậy hằng hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng 

lưỡi rộng dài trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thật như 

vầy: "Chúng sanh các ngươi phải nên tin vào công đức khen ngợi không thể 

nghĩ bàn, và Kinh được tất cả chư Phật đều hộ niệm" này. 



Này Xá-lợi-phất, như ta hôm nay ngợi khen về công đức không thể nghĩ 

bàn của Phật A Di Ðà, giống như tôi hiện đương khen ngợi công đức không 

thể nghĩ bàn của Phật A Di Ðà, những việc lợi ích này chẳng phải chỉ một 

mình tôi khen, mà ở phương Ðông cũng có Phật A Súc Bệ, tức là Tiêu Tai 

Diên Thọ Dược Sư Phật, tức Bất Ðộng Phật, cũng tức là Phật A Súc Bệ ở 

Kim  Cang  bộ  thuộc  phương  Ðông,  dịch  là  Pháp  thân  thường  trú  bất  động. 

Pháp thân chẳng những bất động mà lại còn Thường trú nữa. Ý nói rằng trí 

Phật là bất động nhưng có thể động, giao cảm đến trí tánh sẵn có của chúng 

sanh. 



Phật Tu Di Tướng, tướng Phật vi diệu như núi Tu Di. Tu Di dịch là Diệu 

Cao, là núi lớn ở giữa biển, do bốn báu hợp thành. Sáng rỡ thấu suốt gọi là 

Diệu, cao hơn các núi gọi là Cao. 



Phật Ðại Tu Di, ở trên nói tướng của Phật, đây nói về công đức của Phật. 

Diệu  Cao  là  vua  của  các  núi,  dùng  để  so  sánh  với  công  đức  bậc  nhất  của 

Phật. 



Phật Tu Di Quang, ánh sáng là nói về trí của Phật, để nói lên trí của Phật 

cùng khắp. 



Phật Diệu Âm, tứ biện, bát âm đều đầy đủ. 



“Giống như hằng hà sa số chư Phật”: bên trên là nói các vị Phật tiêu biểu, 

nếu nói đầy đủ thì có đến hằng hà sa số các Ðức Phật nhiều như vậy. Những 

Ðức Phật ấy, mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng lưỡi rộng dài 

trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới. Lưỡi lớn như thế thì làm sao nói 

được? “Trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới” có nghĩa là Phật pháp lưu 

thông đến khắp cả tam thiên đại thiên thế giới. Nói lời thành thật như vầy: 

Chúng sanh các ngươi phải tin vào công đức khen ngợi không thể nghĩ bàn 

này. Các Phật đều nói lời chân thật rằng chúng sanh các ngươi phải nên khen 

ngợi và tin nhận công đức không thể nghĩ bàn này, và Kinh được tất cả chư 

Phật đều hộ niệm, Kinh A Di Ðà này cũng như Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, 

nếu có chúng sanh nào tụng trì kinh này thì tất cả chư Phật đều bảo: "Người 

ấy đến lúc mạng chung sẽ được chư Phật tiếp dẫn về thế giới Cực Lạc." 



Này Xá-lợi-phất, ở thế giới phương Nam có Phật Nhật Nguyệt Ðăng, Phật 

Danh Văn Quang, Phật Ðại Diệm Kiên, Phật Tu Di Ðăng, Phật Vô Lượng 

Tinh Tấn. Giống như vậy hằng hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của 

mình, hiện ra tướng lưỡi rộng dài trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, 

nói  lời  thành  thật  như  vầy:  "Chúng  sanh  các  ngươi  phải  tin  vào  công  đức 

khen ngợi không thể nghĩ bàn, và Kinh được tất cả chư Phật hộ niệm này". 



Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni nói xong, chư Phật ở phương Ðông khen ngợi 

Ðức Phật A Di Ðà rồi, bấy giờ lại nói đến chư Phật ở phương Nam. Phật nói: 

Này Xá-lợi-phất! Ở thế giới phương Nam cũng có rất nhiều Ðức Phật dùng 

tướng lưỡi rộng dài mà thuyết pháp. Ðó là những Ðức Phật nào? Ấy là Phật 

Nhật  Nguyệt  Ðăng,  Nhất  Thiết  Trí  là  mặt  nguyệt,  Ðạo  Chủng  Trí  là  mặt 

nhật,  Nhất  Thiết  Chủng  Trí  là  đèn  (đăng),  Phật  Danh  Văn  Quang  vì  danh 

xưng được nghe khắp cả pháp giới. Phật Ðại Diệm Kiên, hai vai Ðức Phật 

phát  ra  ánh sáng,  Diệm  biểu hiện  cho đại  huệ,  Kiên  (vai)  gánh  vác  chúng 

sanh. Phật Tu Di Ðăng tức Phật Diệu Cao Ðăng; ánh sáng của thân vô lượng 

như núi  Tu  Di, và  Phật  Vô  Lượng  Tinh Tấn:  đức  Phật ngày  đêm  sáu thời 

thường tinh tấn. Công phu không hỗn tạp gọi là Tinh, không lui sụt gọi là 

Tấn, vì trong vô lượng kiếp công phu hành đạo, thành Phật, hóa độ vô lượng 

chúng sanh không ngừng nghỉ. Còn có vô lượng hằng hà sa số chư Phật như 

vậy ở các cõi nước phương Nam, hiện ra tướng lưỡi rộng dài, nói Phật pháp 

trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, nói với tất cả chúng sanh những 

lời  chân  thật  chí  thành  không  hư  dối  như  thế  này:  "Này  chúng  sanh  các 

ngươi, ở thế giới này hoặc thế giới khác, ở cõi nước này hay cõi nước khác, 

trong vô lượng vô số cõi nước đều nên sanh ba thứ tâm: Tín tâm, Nguyện 

tâm và Hạnh tâm chân chánh để ca ngợi công đức không thể nghĩ bàn của 

Kinh này." Bộ Kinh A Di Ðà này là Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni không ai hỏi 

mà tự nói ra. Nếu quý vị tin nhận, ngợi khen và trì tụng Kinh này thì tất cả 

chư Phật sẽ đến hộ trì quý vị. Cho nên phải đặc biệt phát tâm ca tụng ngợi 

khen Ðức Phật A Di Ðà và Kinh A Di Ðà. 



Này Xá-lợi-phất, ở thế giới phương Tây có Phật Vô Lượng Thọ, Phật Vô 

Lượng Tướng, Phật Ðại Quang, Phật Ðại Minh, Phật Bảo Tướng, Phật Tịnh 

Quang. Giống như vậy hằng hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của 

mình, hiện ra tướng lưỡi rộng dài trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, 

nói  lời  thành  thật  như  vầy:  "Chúng  sanh  các  ngươi  phải  tin  vào  công  đức 

khen ngợi không thể nghĩ bàn và Kinh được tất cả chư Phật hộ niệm này". 



Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  về  phương  Ðông  xong,  chư  Phật  ở  phương 

Nam khen ngợi Phật A Di Ðà rồi, lại nói ở thế giới phương Tây có Phật Vô 

Lượng  Thọ,  cũng  tức  là  Phật  A  Di  Ðà.  Nhưng  các  Ðức  Phật  đồng  tên  rất 

nhiều, Phật Vô Lượng Thọ có thể là Phật A  Di Ðà. Vị đạo sư của thế giới 

Cực  Lạc  phương  Tây  cũng  có  thể  là  một  vị  Phật  khác.  Vì  thế  không  nên 

chấp trước nhất định là phải, hoặc nhất định là không phải Phật A Di Ðà. 

Phải cũng được mà không phải cũng được, không nên chấp trước. Trên sự 

thật không có một cái gì là phải, cũng không có một cái gì là không phải. 

Phật  pháp  vi  diệu  như  thế  đấy.  Phải  hay  không  đều  là  tâm  phân  biệt  của 

mình  thôi.  Về  phần  chư  Phật  chỉ  có  một  điều  là  không  có  tâm  phân  biệt. 

Không phân biệt, nhưng mỗi vị đều có pháp tướng trang  nghiêm riêng, tuy 

mỗi Phật đều có pháp tướng trang nghiêm riêng nhưng không chướng ngại 

lẫn nhau. Không giống như chúng ta: "A, anh chơi xấu tôi à!" Phật không có 

như thế, Ngài là "anh chính là tôi, tôi cũng chính là anh", vì thế chứng được 

cảnh  giới  vô  thượng  thì  phải  trái  đều  như  nhau.  Như  vậy  có  vi  diệu  hay 

không! Người ta nếu muốn thành Phật thì phải không có tâm phân biệt, cũng 

không  có  tâm  vọng  tưởng,  không  có  mảy  may  nào  tâm  dục  vọng,  đó  mới 

thiệt là vi diệu cực điểm. Vì thế mình không nên chấp trước. Như có thể biết 

đúng về Phật A Di Ðà và Phật Vô Lượng Thọ, thì cũng không nên phân biệt, 

không nên để tâm thái quá về mặt này. 



Phật  Vô  Lượng  Tướng  là  vị  Phật  có  vô  lượng  tướng.  Phật  có  tám  mươi 

bốn ngàn vi trần tướng hảo, tùy cơ hiển hiện. Phật Vô Lượng Tràng là Phật 

có vô lượng vô số tràng phan treo bên trên để che đỡ. Tràng là nghĩa cao 

hiển, nghĩa trừ tà hiển chánh, lại trong rỗng ngoài tròn, tiêu biểu cho Phật 

tánh  sáng  suốt  rỗng  lặng  mà  sáng  suốt  đầy  đủ.  Phật  Ðại  Quang,  ánh  sáng 

Ðức  Phật  này  chiếu  sáng  khắp  nơi.  Phật  Ðại  Minh,  quang  là  thể,  minh  là 

dụng, có quang thì minh chiếu mười phương. Hai Phật (Ðại Quang và Ðại 

Minh) đồng hiển lộ trí huệ to lớn. Công đức trí báu của Ngài, tướng sáng 

tròn đầy. 



Phật  Tịnh  Quang, sự  thanh  tịnh  quang  minh  của  Ngài  chiếu  khắp  chúng 

sanh. Nói cho cùng thì có hằng hà sa số quá nhiều Ðức Phật. Ở phương Tây 

có  rất  nhiều  Ðức  Phật,  mỗi  vị  đều  hiện  ra  tướng  lưỡi  rộng  dài.  Lưỡi  của 

chúng ta không cách gì che trùm  một căn nhà, nhưng tướng lưỡi rộng lớn 

của Phật có thể che khắp tam thiên đại thiên thế giới. Tại sao thế? Ðối với 

Phật mà nói thì tam thiên đại thiên thế giới tức là một niệm, một niệm tức là 

tam thiên đại thiên thế giới. Dù là tam thiên đại thiên thế giới cũng không 

vượt ngoài một niệm; dù là một niệm cũng  có thể trùm khắp tam thiên đại 

thiên thế giới. Không nên chấp trước là Phật có lưỡi lớn như thế, lưỡi rộng 

dài là hiểu hiện pháp đến đâu thì tướng lưỡi Phật đến đó. Chúng ta cũng có 

thể hiện ra tướng lưỡi rộng dài được, như chúng ta đến chỗ nào giảng nói 

Phật pháp khiến cho Phật pháp lưu thông đến đó thì cũng là trùm khắp tam 

thiên đại thiên thế giới. Khi nghe Phật pháp không nên chấp trước. Tuy lưỡi 

Phật có thể trùm khắp tam thiên đại thiên thế giới, nhưng ngay cả nhỏ như 

một hạt bụi cũng đều không có, kỳ thật căn bản không có cái gì cả. Như vậy 

hẳn là Phật nói láo ư? Nếu Phật không nói láo thì làm sao chúng ta lại tin 

Ngài? Nói theo quan điểm chúng sanh thì hình như là hoang đường; nhưng 

đứng trên quan điểm của Phật thì là chân thật, chớ không phải vọng ngữ đâu. 

Chúng sanh xem đó là vọng ngữ mà Phật xem đó là lời chân thật. Cũng lời 

nói ấy mà Phật nói ra là chân thật mà chúng sanh nói ra là vọng ngữ. Ðiều 

này  chẳng  dễ  dàng  giảng  cho  rõ  được,  nếu  muốn  hiểu  rõ  đạo  lý  này  phải 

không sợ gian khổ, gắng sức khổ công đi! Ðừng nghĩ rằng nghe được Phật 

pháp hai ngày  rưỡi  rồi  cái  gì cũng biết, Kinh  cũng không tụng, Phật cũng 

không niệm. Không nên tự cho là đã tham thiền thì cái gì cũng không làm 

cả, lại còn nói: "Tôi rõ ý Phật, kỳ thật không có gì cả. Tôi đã học năm năm 

rồi, cũng chẳng qua là như thế. Vì vậy tôi không học nữa, bất cứ vấn đề gì 

tôi cũng không có gì nữa." Chúng ta nên biết rằng Ðức Phật Thích Ca Mâu 

Ni tu phước tu huệ đến ba A-tăng-kỳ kiếp; làm các việc bố thí để tu phước, 

và học tập Phật pháp để tu huệ. Ngài tu về tướng hảo, phải tu đến một trăm 

đại kiếp  mới  được  ba  mươi  hai  tướng tám  mươi  vẻ  đẹp.  Tại sao  chúng  ta 

ngay cả một tướng, một vẻ đẹp cũng không có? Tại sao người ta nhìn thấy 

bạn lại nói: "Nó xấu lắm, dang xa nó ra, nó không phải là người tốt, nhìn 

thấy nó là phát ghét rồi." Tại sao thế? Tại vì không tu hành cho nên không 

có đức hạnh, vì thế ai ai cũng đều không thích nhìn thấy bạn. 



Lưỡi của Phật che khắp cả vũ trụ mà nói lời chân thật; Phật không dối gạt 

người, chẳng nên lấy tâm phàm  mà đo  lường trí thánh, lấy tâm của người 

phàm mà suy lường tâm của thánh nhân. Tôi đã từng một đôi lần nói với quý 

vị: "Hàng Bồ-tát Sơ địa không biết được cảnh giới của hàng Bồ-tát Nhị địa, 

Bồ-tát Thập địa không biết được cảnh giới của Bồt-tát Ðẳng Giác. Sơ quả A-

la-hán không biết được Nhị quả A-la-hán; Nhị quả A-la-hán không biết được 

Tam  quả  A-la-hán.  Sơ  quả  A-la-hán  cho  là  việc  mình làm  là  đúng,  nhưng 

trên quan điểm của Nhị Thừa A-la-hán thì thấy việc ấy là sai. Nhị quả A-la-

hán cho việc mình làm là đúng, Tam quả A-la-hán nhìn thấy các vị ấy có ít 

nhiều sai trái. Tôi là sư phụ quý vị, quý vị không rõ cảnh giới của tôi. Giả 

như quý vị biết rõ thì chẳng cần đến sư phụ nữa. Vì thế hãy suy nghĩ những 

điều tôi nói thử xem, chớ nên phàn nàn: "Ông ấy giảng quá nhiều!" 



Này  Xá-lợi-phất,  ở  thế  giới  phương  Bắc  có  Phật  Diệm  Kiên,  Phật  Tối 

Thắng Âm, Phật Nan Trở, Phật Nhật Sanh, Phật Võng Minh. Giống như vậy 

hằng hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng lưỡi 

rộng  dài  trùm  khắp  cả  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành  thật  như 

vầy: "Chúng sanh các ngươi phải tin vào công đức khen ngợi không thể nghĩ 

bàn và Kinh được tất cả chư Phật đều hộ niệm này". 



Chẳng  những  ở  phương  Ðông,  phương  Nam,  phương  Tây  chư  Phật  đều 

khen ngợi Ðức Phật A Di Ðà, mà ở phương Bắc cũng có rất nhiều Phật ngợi 

khen Ðức Phật A Di Ðà. Phương Bắc có Phật Diệm Kiên, vị Phật này phóng 

ra ánh sáng từ vai của Ngài. Phật Tối Thắng Âm, tiếng nói của vị Phật này 

rất thù thắng, có thể được nghe khắp cả tam thiên đại thiên thế giới. Bạn nói: 

"Tại sao tôi không nghe được gì cả?" Ðó là vì bạn chưa ở trong tam thiên đại 

thiên thế giới của Ngài. Bạn đang ở trong thế giới này thì phải hòa đồng với 

thế giới này. Phật Nan Trở, Trở tức là phá hoại, giáo pháp và công đức của 

Ðức Phật này không ai có thể phá hoại được. Phật Nhật Sanh, nhật là chủ 

các tinh tú, nuôi dưỡng vạn vật, Phật là thầy của chúng sanh, khiến họ sanh 

trí huệ. Phật Võng Minh, lưới châu báu, ánh sáng của các hạt châu chiếu lẫn 

nhau, biểu thị ánh sáng trên thân Phật rực rỡ vô cùng. Giống như vậy hằng 

hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng lưỡi rộng 

dài trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, nói những lời thành thật này. 

Công đức vi diệu không thể nghĩ bàn này là vô lượng vô biên, cho nên chư 

Phật  đều  hộ  niệm  Kinh  này.  Do  đó  Kinh  này  được  chư  Phật  hộ  niệm,  cho 

nên công đức của Kinh này không thể nghĩ bàn. 



Này  Xá-lợi-phất,  thế  giới  phương  dưới  có  Phật  Sư  Tử,  Phật  Danh  Văn, 

Phật Danh Quang, Phật Ðạt Ma, Phật Pháp Tràng, Phật Trì Pháp. Giống như 

vậy hằng hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng 

lưỡi rộng dài trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thật như 

vầy: "Chúng sanh các ngươi phải tin vào công đức khen ngợi không thể nghĩ 

bàn và Kinh được tất cả chư Phật hộ niệm này". 



Ðức  Phật  đã  nói  bốn  phương  Ðông,  Tây,  Nam,  Bắc,  các  Ðức  Phật  ở  đó 

đều khen ngợi Phật A Di Ðà rồi, lại bảo Xá-lợi-phất: Ở thế giới phương dưới 

có Phật Sư Tử, Ðức Phật này thuyết pháp như Sư Tử rống. Phật Danh Văn, 

tên  Phật trong ba  đời  đến đâu  cũng  được  ca  ngợi.  Phật  Danh Quang,  Ðức 

Phật này chẳng những tên Ngài vang lừng khắp cả tam thiên đại thiên thế 

giới, mà ánh sáng của Ngài cũng chiếu suốt cả ba đời. Phật Ðạt Ma, tức là 

Pháp  Phật.  Phật  Pháp  Tràng,  Ðức  Phật  lấy  Pháp  làm  bảo  tràng.  Phật  Trì 

Pháp, Ðức Phật chuyên môn đem pháp phổ độ chúng sanh, cũng có thể nói 

bây giờ chúng ta chuyên môn niệm tụng, tu trì Kinh A Di Ðà, tương lai có 

thể thành tựu Phật Trì Pháp. Cũng có thể nói, hiện giờ quý vị tụng Kinh này, 

tức là Phật Trì Pháp đấy. Mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng lưỡi 

rộng  dài  trùm  khắp  cả  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành  thật  như 

vầy: "Chúng sanh các ngươi phải tin vào công đức khen ngợi không thể nghĩ 

bàn và Kinh được tất cả chư Phật đều hộ niệm này." 



Này  Xá-lợi-phất,  ở  thế  giới  phương  trên  có  Phật  Phạm  Âm,  Phật  Tú 

Vương, Phật Hương Thượng, Phật Hương Quang, Phật Ðại Diệm Kiên, Phật 

Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân, Phật Ta La Thọ Vương, Phật Bảo Hoa Ðức, 

Phật Kiến Nhất Thiết Nghĩa, Phật Như Tu Di Sơn. Giống như vậy hằng hà 

sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của mình, hiện ra tướng lưỡi rộng dài 

trùm khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thật như vầy: "Chúng 

sanh các ngươi phải tin vào công đức khen ngợi không thể nghĩ bàn và Kinh 

được tất cả chư Phật hộ niệm này". 



Phật lại bảo ngài Xá-lợi-phất: Ở thế giới phương trên có Phật Phạm Âm, 

thanh âm của Ðức Phật này thanh tịnh và rõ ràng. Phật Tú Vương, Ðức Phật 

này vào thời quá khứ phát ra lời nguyện lớn và có lực mạnh. Phật Hương 

Thượng, giới hương thanh tịnh đặng vô thượng diệu đế, một khi đốt hương 

thì Ðức Phật này liền đến. Phật Hương Quang, Giới hương thanh tịnh, tức 

phát ánh sáng trí huệ, hướng về Ðức Phật này dâng hương, Ngài bèn phóng 

quang. Phật Ðại Diệm Kiên, thế giới phương Nam từng có Phật Ðại Diệm 

Kiên, ở thế giới này lại có Phật Ðại Diệm Kiên nữa, ánh sáng trên hai vai 

của vị Phật này là biểu thị cho hai trí Quyền và Thật. Phật Tạp Sắc Bảo Hoa 

Nghiêm Thân, Ðức Phật này dùng nhân hoa vạn hạnh để trang nghiêm quả 

đức vô thượng. Phật Ta La Thọ Vương, Ta La Thọ là cây Bồ-đề. Ta-la dịch 

là kiên cố; Vương có nghĩa là tự tại. Không có thứ nước nào thấm được vào 

cây  này,  để  ví  như  Pháp  thân  của  Phật  không  một  vật  nào  phá  hủy  được. 

Phật Bảo Hoa Ðức, Bảo Hoa, thanh tịnh mà sáng, biểu thị cho công đức của 

Phật viên mãn thanh tịnh. Phật Kiến Nhất Thiết Nghĩa, năm nhãn thấy khắp, 

pháp  nghĩa  vô  cùng.  Phật  Như  Tu  Di  Sơn,  núi  rất  cao  lớn,  Phật  rất  cùng 

khắp. Giống như như vậy hằng hà sa số chư Phật, mỗi vị đều ở cõi nước của 

mình, hiện ra tướng lưỡi rộng dài trùm khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói 

lời thành thật như vầy: "Chúng sanh các ngươi phải tin vào công đức khen 

ngợi không thể nghĩ bàn và Kinh được tất cả chư Phật hộ niệm này." 



Này  Xá-lợi-phất,  ý  ông  nghĩ  sao?  Tại  sao  gọi  là  "kinh  được  tất  cả  chư 

Phật  hộ niệm"?  Này  Xá-lợi-phất,  nếu  có kẻ  thiện  nam  người  thiện nữ  nào 

nghe Kinh này mà thọ trì, và nghe được danh hiệu của chư Phật, thì những 

thiện nam thiện nữ ấy đều được tất cả chư Phật hộ niệm cho và đều được 

không thối chuyển nơi đạo Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Cho nên 

này Xá-lợi-phất, các ông hãy nên tin nhận lời ta và lời chư Phật nói. 



Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni khen ngợi chư Phật ở các phương đông, tây, 

nam, bắc, trên, dưới rồi, lại bảo ngài Xá-lợi-phất: "Theo ý ông thì Kinh này 

sao gọi là Kinh được tất cả chư Phật hộ niệm?" Xá-lợi-phất mở lớn mắt nhìn 

một hồi, đáp không được. Ðức Phật chờ độ năm phút mới nói tiếp: "Ta nói 

cho ông biết, này Xá-lợi-phất, giả như có người thiện nam thiện nữ trì năm 

giới,  tu  thập  thiện,  có  thể  tu  trì  niệm  tụng  Kinh  A  Di  Ðà  và  không  quên 

những danh hiệu của chư Phật đã nói ở trên, thì những thiện nam thiện nữ 

này cũng đều được chư Phật hộ trì. Người ấy liền được ba thứ bất thối là 

Trụ, Niệm, và Hạnh, lần lần đạt quả vị Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Vì thế này Xá-lợi-phất, các ông hãy nên tin nhận những lời ta nói, mọi người 

đều phải nên tin nhận lời ta nói và lời chư Phật nói. Chúng ta thấy Phật thật 

là từ bi quá mức! Chúng ta đều phải cảm động đến rơi lệ khi nghe Phật nói: 

"Chúng sanh các ngươi, bất luận là người lớn trẻ nhỏ đều phải nên tin tưởng 

và tiếp nhận lời ta nói với các ngươi." 



Quý vị cũng nên tin nhận lời tôi đang nói cho quý vị nghe đây mà không 

nên sanh lòng nghi ngờ, không nên nói: "Tôi không biết đạo lý mà vị pháp 

sư Trung Quốc này nói có đúng không?" Quý vị hãy nên tin những lời tôi 

nói. Quý vị chẳng những phải tin lời của Phật Thích Ca nói, cũng phải tin lời 

ngợi khen của chư Phật. Kinh này là khen ngợi công đức không thể nghĩ bàn 

và được tất cả chư Phật hộ niệm. Cũng nên tin tôi hiện nói đạo lý của Kinh 

này là chân thật không giả dối, không phải lời gạt gẫm. Vì thế quý vị đều 

nên phát nguyện sanh về cõi nước Cực Lạc. 



Này Xá-lợi-phất, nếu có người đã phát nguyện, đang phát nguyện, sẽ phát 

nguyện muốn sanh về nước của Phật A Di Ðà thì những người đó đều được 

không  thối  chuyển  nơi  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác.  Ở  nước 

Phật kia, những người này hoặc đã sanh, hoặc đang sanh, hoặc sẽ sanh. Cho 

nên này Xá-lợi-phất, các thiện nam tử, thiện nữ nhơn, nếu ai có lòng tin hãy 

nên phát nguyện sanh về cõi nước kia. 



Ðức  Phật  Thích  Ca  lại  kêu  ngài  Xá-lợi-phất:  "Giả  sử  có  người  đã  phát 

nguyện, đã phát nguyện trong quá khứ; đang phát nguyện, hiện tại đang phát 

nguyện; sẽ phát nguyện, chúng sanh vị lai phải nên phát nguyện. Người đã 

phát  nguyện  ở  quá  khứ  đã  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc;  người  đang  phát 

nguyện, hiện tại cũng đang sanh về thế giới Cực Lạc; tương lai phát nguyện 

thì tương lai sẽ sanh về thế giới Cực Lạc. Nhưng khi phát nguyện trước phải 

có lòng tin. "Tín, Nguyện, Hạnh" là ba món tư lương của người tu theo pháp 

môn Tịnh Ðộ. Thứ nhất là phải tin có thế giới Cực Lạc, thứ hai là phải tin có 

Ðức Phật A Di Ðà, thứ ba là phải tin ta và Ðức Phật A Di Ðà nhất định có 

nhân duyên lớn, ta nhất định sẽ sanh về thế giới Cực Lạc. Có được ba niềm 

tin này rồi mới có thể phát nguyện sanh về thế giới Cực Lạc, vì thế nói là 

"nguyện sanh về Tịnh Ðộ ở phương Tây." Phát nguyện sanh về Tây phương 

Tịnh Ðộ, chẳng phải có người ép buộc bảo ta đi, hay xô đẩy ta đi đâu! Tuy 

Ðức Phật A Di Ðà có thể tiếp dẫn ta, nhưng phải là ta tự đi mới được. Do đó 

phải phát nguyện thấy Phật A Di Ðà, nguyện sanh về thế giới Cực Lạc, hoa 

nở thấy Phật, nguyện sanh về thế giới Cực Lạc, thấy Phật nghe Pháp. Nếu có 

thể phát nguyện như thế, thì nhất định sẽ sanh về thế giới Cực Lạc. 



Nguyện  rồi  thì  mới  có  thể  hành  được,  mà  hành  như  thế  nào?  Chính  là 

niệm Phật, niệm "Nam mô A Di Ðà Phật, Nam mô A Di Ðà Phật..." như cứu 

lửa cháy đầu, giống như có người muốn chặt đầu ta, trộm đầu ta vậy. Cũng 

giống như Ðức Lục Tổ Ðại sư biết có người muốn đến lấy trộm đầu mình 

sau khi ngài viên tịch, nên ngài dặn dò đồ đệ hãy bảo hộ đầu ngài. Ðồ đệ 

ngài theo lời dặn, bèn dùng sắt bao đầu ngài lại, nên người đến trộm muốn 

chặt cũng chặt không đứt, vì đầu đã được bảo hộ rồi. Huống chi hạng phàm 

phu chúng ta khi còn sống lại không rấp rút "bảo hộ" cái đầu của mình sao? 

Vì  thế  nói  tu  hành  chính  là  niệm  Phật,  niệm  Phật  chính  là  tu  hành.  "Tín, 

Hạnh, Nguyện" chính là lộ phí, tư lương vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Tư 

lương cũng chính là lộ phí, cũng như bây giờ gọi là traveller checks. Muốn 

làm  một  cuộc  lữ  hành  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  trước  hết  phải  có  chi  phiếu. 

Người  muốn sanh về  cõi nước  của  Phật A  Di  Ðà  thì những  người  đó đều 

được  bất  thối  chuyển  nơi  A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam-bồ-đề.  Nếu  người 

muốn vãng sanh về cõi nước Cực Lạc đều có thể được ba thứ bất thối, tức là 

Vị bất thối, Niệm bất thối và Hạnh bất thối; A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-bồ-

đề cũng chính là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Ở cõi nước kia, là ở 

thế giới Cực Lạc. Hoặc đã sanh, quá khứ đã phát nguyện, đã sanh về thế giới 

Cực  Lạc;  hoặc  đang  sanh,  hiện  tại  phát  nguyện,  hiện tại đang  sanh  về  thế 

giới Cực Lạc; hoặc sẽ sanh, tương lai phát nguyện, cũng nhất định sẽ sanh 

về thế giới Cực Lạc. Cho nên này Xá-lợi-phất, vì lý do ấy, nên này Xá-lợi-

phất, các hàng thiện nam thiện nữ, cho nên tất cả thiện nam thiện nữ, nếu ai 

có lòng tin phải nên phát nguyện, giả như có những người tin theo lời nói 

của ta thì phải nên phát nguyện. Ðây là lời quyết định, không nên chần chờ 

một chút nào. Nhứt định mình phải phát nguyện. Phát nguyện thì có thể sanh 

về cõi nước kia, sanh về thế giới Cực Lạc. 



Này Xá-lợi-phất, như ta hôm nay khen ngợi công đức không thể nghĩ bàn 

của chư Phật, các Ðức Phật kia cũng khen ngợi công đức không thể nghĩ bàn 

của ta và nói như thế này: "Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm được những 

việc khó làm và ít có; ở trong cõi nước Ta-bà, trong đời ác năm trược: Kiếp 

trược, Kiến trược, Phiền não trược, Chúng sanh trược, Mạng trược được quả 

A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam-bồ-đề.  Ngài  giảng  cho  các  chúng  sanh  nghe 

pháp tất cả thế gian khó tin này". 



Này  Xá-lợi-phất,  nên  biết  ta  ở  đời  ác  năm  trược  làm  việc  khó  làm  này, 

được quả A-nậu-đa-la tam-miệu Tam-bồ-đề, nói cho tất cả thế gian pháp khó 

tin này, thật là rất khó. Phật nói Kinh này rồi, ngài Xá-lợi-phất và các Tỳ-

kheo, tất cả người, trời, A-tu-la... ở thế gian nghe Phật nói rồi đều hoan hỷ 

tin nhận, lễ Phật mà lui ra. 



Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni lại bảo thêm ngài Xá-lợi-phất: "Ta lại cho ông 

biết một tin hay này; như ta hôm nay giống như ta bây giờ đang khen ngợi 

công đức không thể nghĩ bàn của bộ Kinh này, chư Phật ở sáu phương cũng 

khen  ngợi  công đức không  thể  nghĩ  bàn của  bộ  Kinh này; hơn nữa không 

phải chỉ riêng ta khen ngợi chư Phật, mà Chư Phật cũng lại khen ngợi công 

đức không thể nghĩ bàn của ta nữa. Các Ngài nói: "Ðức Phật Thích Ca Mâu 

Ni làm được những việc rất khó, ít có." Ngài thật là cao cả, Ngài thật là hiếm 

có, làm được những việc mà người ta không làm nổi, những việc khó khăn, 

ít  có  trên  đời  Ngài  đều  có  thể  làm  được.  Người  đã  nghe  Kinh  đều  biết  ý 

nghĩa của Thích Ca Mâu Ni; Thích Ca là Năng Nhơn, Mâu Ni là Tịch Mặc. 

Năng Nhơn là giáo hóa tất cả chúng sanh. Tịch Mặc là hồi quang phản chiếu 

tu một thứ định. Năng nhơn là động, Tịch Mặc là tịnh, thường động thường 

tịnh, động tịnh không hai, đó gọi là tùy duyên bất biến, bất biến tùy duyên, 

đã tùy duyên mà lại bất biến, đã bất biến mà lại tùy duyên. Ngài là "vô vi mà 

vô bất vi, vô tác mà vô bất tác", vì thế Phật Thích Ca Mâu Ni là không thể 

nghĩ bàn. Không thể nghĩ bàn ở chỗ nào? - Ngài hay ở cõi Ta-bà, Ta-bà là 

tiếng Phạn, dịch là Kham Nhẫn. Kham năng nhẫn thọ được điều gì? Kham 

năng nhẫn thọ được những điều đau khổ. Bởi vì ở thế giới Ta-bà chỉ có khổ 

mà không có vui, nhưng chúng sanh ở thế giới này có tánh nhẫn nại rất to 

lớn, có thể nhẫn nại được các nỗi khổ ấy, ở cảnh giới khổ mà không biết là 

khổ, vì thế nên gọi thế giới Ta-bà là đời ác năm trược. Thế giới Ta-bà có 

năm thứ trược, ác thế thì rất xấu, mà Phật đã thành Phật được, tại sao chúng 

ta không thể thành Phật được ư? Nhân vì chúng ta bị đời ác ngũ trược này 

vây hãm. Ngũ trược này giống như bùn vậy, chúng ta rút chân này lên thì 

chân kia bị lún xuống, rốt cuộc không có cách nào rút chân ra khỏi đời ác 

ngũ  trược  được.  Nhưng  Ðức  Phật  Thích  Ca  rất  có  bản  lãnh,  rất  có  thần 

thông, Ngài có thể bảo ta nhảy một cái là ra khỏi ngay. Do nhảy một cái mà 

được ra khỏi nên có câu: "Trong một sát-na lìa ngũ trược", trong một sát-na 

mà lìa được năm trược ác thế. 



Sao gọi là ngũ trược? 



1. Kiếp trược: Ðó là thời gian ô trược. Sự ô trược thời gian do đâu mà có? 

Thời gian ấy, bốn trược kia càng ngày càng thêm, càng ngày càng dữ dội và 

lấy sự gia tăng của bốn trược kia làm bản thể của nó. Phải có sự giúp đỡ của 

bốn trược: Kiến trược, Phiền não trược, Chúng sanh trược, Mạng trược mới 

có thể biến thành Kiếp trược được. Cho nên Kiếp trược lấy sự gia tăng của 

bốn  trược  kia  làm  bản  thể  hừng  hực  mãi  không  ngừng  làm  tướng  của  nó, 

như lửa càng cháy càng bùng lên là tướng của nó. 



2.  Kiến  trược:  lấy  năm  lợi  sử  làm  bản  thể  của  nó.  Năm  lợi  sử  là:  Thân 

kiến, Biên kiến, Tà kiến, Kiến thủ và Giới cấm thủ. Kiến trược này lấy sự 

hiểu  biết  lầm  lạc  về  sáu  giác  tri  làm  tướng,  xưa  nay  là  đạo  lý  đúng  thật 

nhưng nó lại tưởng là thiên lệch thành ra tà tri tà kiến, ấy gọi là biết lầm về 

sáu giác tri. 



3. Phiền não  trược: lấy  năm  độn  sử  làm  bản  thể của nó. Năm  độn sử là: 

Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi, lấy phiền não bức bách làm tướng. 



4. Chúng sanh trược: Thứ trược này lấy ba duyên hòa hợp làm tự thể. Ba 

duyên là duyên cha, duyên mẹ và nghiệp duyên của chính mình. Lấy sự luân 

hồi không dứt làm tướng, có ba duyên hòa hợp rồi mới luân hồi không dứt, 

lặn đầu này trồi đầu kia, đời này họ Trương, đời sau họ Lý, hoặc đời này làm 

Tỳ-kheo-ni, đời sau làm Tỳ-kheo, rồi đời sau nữa làm Tỳ-kheo-ni nữa. Sau 

Tỳ-kheo-ni lại làm Tỳ-kheo nữa, thật là kỳ diệu biết bao! Như thế chuyển tới 

chuyển lui luân hồi không dứt. 



5. Mạng trược: Mạng là sức nóng, hơi thở và thức. Lại có thuyết là tuổi 

thọ, sức nóng và thức làm thể, lấy sự rút mất tuổi thọ làm tướng. Từ nhỏ tới 

lớn, từ lớn tới già, từ già tới chết, đó là tướng của mạng. 



Trên  đây  là  Kiếp  trược,  Kiến  trược,  Phiền  não  trược,  Chúng  sanh  trược, 

Mạng  trược  mà  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  ở  trong  đời  ác  ngũ  trược 

chứng  được  quả  A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam-bồ-đề,  được  quả  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, nói cho các chúng sanh nghe pháp tất cả thế gian 

khó tin này. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni chính mình đã biết rõ, nói thứ pháp 

này là pháp rất ít người có thể tin được. Này Xá-lợi-phất! Ông nên biết rằng: 

Ta ở đời ác năm trược làm việc khó làm này, được quả A-nậu-đa-la Tam-

miệu Tam-bồ-đề, nói cho tất cả thế gian pháp khó tin này, thật là rất khó. Ta 

ở trong đời ác ngũ trược chứng quả Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác, 

nói cho tất cả thế gian nghe thứ Phật pháp rất khó tin này. Thật là việc hết 

sức khó khăn. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni nói như thế, nhưng tôi (lời của 

Hòa Thượng) lại nói là rất dễ dàng. Tại sao thế? Chỉ cần niệm một câu Nam 

mô A Di Ðà Phật, cho nên rất là dễ dàng, đã không tốn tiền lại không tốn 

sức, tốn thời gian, vì thế tôi nói pháp môn này là một pháp môn dễ dàng quá 

sức. 



“Phật nói Kinh này rồi”: Phật Thích Ca Mâu Ni nói bộ Kinh A Di Ðà này 

rồi, ngài Ðại trí Xá-lợi-phất và các Tỳ-kheo, cùng tất cả người, trời, A-tu-

la... A-tu-la này bao gồm các trời rồng tám bộ: Khẩn-na-la, Càn-thát-bà, Ca-

lâu-la v.v... nghe Phật nói, nghe những lời Phật nói, đều hoan hỷ tin nhận, lễ 

Phật mà lui ra. Những người ấy đều vui sướng vô cùng, cúi đầu đảnh lễ tạ ơn 

Phật đã nói Kinh này để cứu độ chúng sanh. Quý vị xem! Các vị A-la-hán ấy 

đến cúi đầu đảnh lễ Phật để tạ ơn. Quý vị bây giờ nghe được giáo pháp này, 

đều là do ngày xưa có căn lành lớn, có nhơn duyên lớn với Phật A Di Ðà nên 

mới có thể nghe được Kinh A Di Ðà và niệm Phật A Di Ðà vậy. 





HẾT 



cover_image.jpg
a-di-da-kinh-luoc-
giai-hoa-thuong-
tuyen-hoa





index-1_1.jpg





